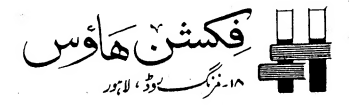
# 

واکثر مبارک علی



```
نجی زندگی کی تاریخ
                                 نام كتاب
        ڈاکٹر مبارک علی    
                                  مصنف
           = گشن ہاؤس
                                   يبلشرز
      18_ مزنگ رودُ ' لامور
   نون: 7249218, 7237430
                                  پرود کشن
ظهور احمد خال ر رانا عبدالرحل
                                  معاون
           ایم مرور
                                   پر نٹرز
        پريميئر پرنٹرز لاہور
                                   سرورق
                 ريا ظ
                                   أشاعت
                  £1996
           90 روپ
                                   قبت :
```

جمله حقوق محفوظ ہیں

انتساب

پروفیسرطاہر کامران کے نام

| •   |      |          |             |            |         |  |
|-----|------|----------|-------------|------------|---------|--|
|     |      |          |             |            |         |  |
|     |      |          |             |            |         |  |
|     |      |          |             |            |         |  |
|     |      |          |             |            |         |  |
|     |      | :        |             |            |         |  |
|     |      | لهرست    |             |            |         |  |
|     |      |          |             |            |         |  |
| 7   |      |          |             | وياحه      |         |  |
| 9   |      |          |             | تعارف<br>م | 0       |  |
|     |      |          |             |            |         |  |
| 23  | - 21 |          | ومی عهد     | ابتدائی رو | 0       |  |
| 39  |      | عيسائيت  | می عهد آور  | آخری رو    |         |  |
| 43  |      |          | کی کا زمانہ | قرون وسط   |         |  |
| 55  |      |          | ر وسطی میں  | فرانس عمر  | 0       |  |
| 75  |      | -4-      |             | نشاة فانيه |         |  |
| 93  |      |          | کی کا زمانہ |            | 0       |  |
|     |      |          |             |            | _       |  |
| 101 |      | جديد عهد | نقلاب اور   | فراسيني أ  | $\circ$ |  |
| 127 |      |          | • 1         | مرجيرو ا   | $\cap$  |  |

# ييش لفظ

کیا نجی زندگی کی تاریخ لکستا ممکن ہے؟ کیونکہ نجی یا پرائیویٹ کا مطلب زندگی کے وہ لمحات یا واقعات ہوتے ہیں جو کہ خالص اپنی ذات یا خاندان کے لئے ہوں' اور جن سے پبلک کا کوئی تعلق نہ ہو۔ ایک زمانہ تھا کہ جب پرائیویٹ زندگی ہیں زیاوہ فرق نہیں تھا' لیکن تمذیب کی ترتی کے ساتھ ساتھ یہ فرق واضح بھی ہوتا گیا اور اس میں دوری بھی ہوتی چلی گئے۔ اس لئے آج موجودہ زمانہ میں پرائیویٹ زندگی پبلک زندگی سے بالکل علیحدہ ہے۔ اور ہر فرد اس پر اصرار کرتا ہے کہ اس کی نجی زندگی اور معاملات میں کوئی دخل اندازی نہ کی جائے۔ یہ اس کی محمرانی ہے۔

نجی زندگی کی تاریخ کا موضوع جمال ایک طرف دلچیپ ہے، وہال یہ مشکل بھی ہے، کونکہ نجی اور پبلک زندگیوں کے درمیان حد فاصل وقت کے ساتھ برابر بدلتی رہی ہے، اس کے ہر عمد کے رویے بھی اس کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ اس لئے اس موضوع پر لکھنے کے لئے نہ صرف تحریی، تاریخی مواد ضروری ہے، بلکہ اس کے ساتھ مصوری، مجمہ سازی کے لئے نہ صرف تحریی، تاریخی مواد ضروری ہے، بلکہ اس کے ساتھ مصوری، معاشرے کے نموے، تصاوی اوب اوب نم بارے میں معلوات بھی اہم ہیں، کیونکہ معاشرے کے بارے میں معلوات بھی اہم ہیں، کیونکہ معاشرے کے بارے میں جب تک مواد کو ہر طرف سے حاصل نہ کیا جائے گا، اس وقت تک کمل تاریخ لکھنا ممکن نہیں۔

چو نکہ آریخ کا عمل ہر تہذیب اور معاشرے میں مختلف رہا ہے' اس لئے نجی زندگی کے بارے میں بھی کوئی نظریہ آفاتی منیں ہے۔ یہ فرق واضع طور پر مشرق اور مغرب کے رویوں

میں نظر آیا ہے۔

ان مشکات کے باوجود فرانس کے مور خین کہ جن کا تعلق آناز اسکول ہے ہے' انہوں نے اس موضوع پر تحقیق شروع کی اور پانچ جلدوں میں مغربی معاشرے کی نجی زندگی سے متعلق تاریخ تحریر کی' اس کی ابتداء روی اور باز نطیعی ادوار سے ہوتی ہے۔ اور پانچیں جلد جدید زمانہ پر آکر ختم ہوتی ہے۔ کتاب کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں مصوری' مجملہ مازی اور تصاویر کے ذریعہ نجی زندگی کے پہلوؤں کو ابھارا گیا ہے۔

کتاب کی تھنیف فرائسی زبان میں ہوئی اور اس کا اگریزی ترجمہ ہاروڈ یونیورٹی پریس نے ۱۹۸۷ء میں چملیا۔ اس کتاب کی اہمیت اور خصوصیت کے پیش نظریہ مناسب سمجماگیا کہ اس کے موضوعات کو اردو میں لکھا جائے' اس کا مقصد یہ نمیں کہ اس تاریخ کا خلاصہ بیان کیا جائے' بلکہ مقصد یہ ہے کہ تاریخ کے خط اسلوب سے اردو کے قار کین کو روشناس کرایا جائے' بلکہ مقصد یہ ہے کہ تاریخ نوٹسی کا ایک بلال ہے کہ جس سے وہ ناواقف ہیں۔ یہ تاریخ نوٹسی کا ایک بلال ہے کہ جس کی بنیاد پر ہم اپنی تاریخ کو سجھ بھی سکتے ہیں۔

موجودہ زمانہ میں تاریخ نولی میں انقلابی تبدیلیاں آجمی ہیں' اس لئے ضروری ہے کہ علم کی ان تبدیلیوں سے نہ صرف آگاہ ہوا جائے' بلکہ ان کو پھیلایا بھی جائے۔

مبارك على اگست ۱۹۹۵ء و لاہور

#### تعارف

آرچہ بنیادی طور پر اس کتاب کا موضوع بورپ میں نجی زندگی کی تاریخ ہے، گراس ارخ کے مطالعہ سے معاشرے کے ارتقاء اقدار و روایات کی تبدیلیوں اور اداروں کے تغیرات کے بارے میں پہ چتا ہے۔ ایک اہم پہلو جو ہمارے سامنے آیا ہے، وہ تبدیلی کا ہے کہ کس طرح سے وقت کے ساتھ سابی ساجی اور معاشی تبدیلیاں واقع ہوتی ہیں۔ اس تبدیلی کے دھارے میں کوئی چیز ابدی آفاتی اور ہمیشہ رہنے والی نہیں ہوتی۔ یہ تبدیلی ہر شعبہ ' ہر پہلو اور ہر سطح پر آتی ہے۔ سائنس اور کمنالوجی کی ایجادات معاشرے کی عادات ' طرز رہن سمن اور نقل و حرکت کو بدل کر رکھ دیتی ہیں۔ سابی واقعات ' معاشرے کی سوچ پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ معاشی ذرائع پیداوار لوگوں کے رویوں کو بدل کر رکھ دیتے ہیں۔ تبدیلی کا یہ عمل بوا اذب تاک ہوتا ہے 'کو تکہ ایک مرطہ سے دو سرے مرطہ میں تبدیلی کا یہ عمل بوا اذب تاک ہوتا ہے 'کو تکہ ایک مرطہ سے دو سرے مرطہ میں

تبدیلی کا یہ عمل ہوا انہ ناک ہو ا ہے کہ یہ نلہ ایک مرطبہ سے دوسرے مرطبہ علی وافل ہونا ایک طریقہ زندگی کو چھوڑ کر دوسرا افتیار کرنا اور برانی اقدار کو ختم کرکے ان کی جگہ نئی اقدار کو تفکیل دینا اس عمل سے معاشرہ ایک ذہنی افت سے گذر تا ہے مگر اس عمل سے لوگوں کی زندگی میں تبدیلی آ جاتی ہے۔ اس کی مثال اس طرح سے دی جا عتی ہے کہ ایک طویل عرصہ تک کپڑا ہاتھ سے بنا جاتا تھا جس کے نتیجہ میں جوالہوں کی پیشہ ورانہ براوری پیدا ہوئی اور انہوں نے نسل در نسل اپ پیشہ میں ممارت حاصل کی۔ اس ممارت بردست جذباتی لگاؤ پیدا ہو نے ان میں پیشہ ورانہ فخر کو پیدا کیا اور ان میں اپ پیشہ سے زبردست جذباتی لگاؤ پیدا ہو گیا۔ جب عمد برطانیہ میں کپڑا بنے کی مشینیں آئیں تو ان کی آمہ کے ساتھ ہی جوالہوں کا

طبقہ بے روزگار ہو گیا اور آن واحد میں ان کی پیشہ ورائہ ممارت چمن گئی اور جب وہ روزگار کی طاش میں نظے تو ان کی حیثیت جالل مزدوروں کی ہو کر رہ گئی۔ اس صورت طال سے وہ ذہنی اور نفسیاتی دباؤ کا شکار ہو گئے کو تکہ اب تک پیشہ ورائہ ممارت کی وجہ سے معاشرے میں ان کی جو عزت تھی 'وہ نہیں رہی' اور ساتھ می میں ان کی شاخت ان سے چھین لی گئی' کیونکہ اب تک وہ اس حیثیت سے پچانے جاتے تھے کہ وہ نفیس اور خوب صورت کڑا بنتے ہیں' مگر اب یہ کام ایک مشین کے سرد ہو گیا اور وہ لوگوں کے جم غفیر میں گمام ہو گئے۔

جب کوئی مخض انفرادی طور پر' یا پیٹہ ورانہ براوری کی حیثیت سے کوئی چیز تیار کرتا ہے تو اس کا پیداوار سے ذہنی و جذباتی تعلق پیدا ہو جاتا ہے' وہ اس کی تخلیق ہوتی ہے۔ اور اس سے وہ اپنی ذات کو شاخت کرتا ہے' وہ ایک پیانہ ہوتا ہے کہ جس کے ذریعہ اس کی ممارت اور قابلیت کو جانچا اور پر کھا جاتا ہے' لیکن جب یمی چیز فیکٹروں میں تیار ہونے گئی ہے تو اس میں انفرادی شاخت کی جگہ فیکٹری کی شاخت اہم ہو جاتی ہے۔ اور اس صورت میں فرد پیداواری عمل میں رویوش ہو جاتا ہے۔

کنالوجی کی ایجادات کس طرح سے تبدیلی لے کر آتی ہیں' اس کی ایک مثال موجودہ دور میں کاتبوں کے طبقے سے ہے' اب تک کاتبوں کا ایک طبقہ بڑی تعداد میں موجود تھا' اور ان میں سے اکثر وہ تھے کہ جنسیں یہ پیشہ وراثت میں طاقعا' اور اس طرح انہیں اپ پیشہ پر ناز تھا' وہ کتابت میں نئی جد تیں کرتے اور اسے زیادہ سے زیادہ خوبصورت بنانے کی کوشش کرتے۔ ان میں جو انچی کتابت کرتے تھے' انہیں لوگوں کی جانب سے مختلف قتم کے خطابات مل جاتے تھے' بیسے شریں رقم' اور ریحان رقم وغیرہ' وغیرہ' مگر جب کتابت کا یہ کام کہیوٹر نے سنجالا تو اس کی وجہ سے اچانک کاتبوں کا یہ پورا طبقہ بے روزگار ہو گیا' اب تک کہیوٹر نے سنجالا تو اس کی وجہ سے اچانک کاتبوں کا یہ پورا طبقہ بے روزگار ہو گیا' اب تک کیسے ٹر کا تب کا نام ہو تا ہے' پہلے کتاب کی وجہ سے ہر کتاب کی انفرادی حیثیت ہوتی تھی' اب اس کی یہ حیثیت ختم ہو گئی' کیوٹر کی کہوزنگ کی وجہ سے کاتب کی پیشہ ورانہ مملاحیت اور اس کے پیشہ کی عزت باتی کیپوٹر کی کہوزنگ کی وجہ سے کاتب کی پیشہ ورانہ مملاحیت اور اس کے پیشہ کی عزت باتی کئیں رہی۔

جب اس قتم کی تبدیلیاں آتی ہیں تو پیٹہ ورانہ طبقوں کے لئے نے حالات سے سمجموعہ

کرتا بیشہ مشکل ہو آ ہے' اب تک وہ جس کام کے علای تھے' اور جس میں انہیں ممارت علی' اے چھوڑ کر جب وہ کوئی ود سرے کام افتیار کرتے ہیں تو اس میں ماہر ہونے کے لئے انہیں وقت کی ضرورت ہوتی ہے تبدیلی صرف اتن بی نہیں ہوتی ہے' بلکہ اس پیشہ سے متعلق جو اور پیٹے ہوتے ہیں' وہ بھی اس سے متاثر ہوتے ہیں :۔ جیسے کاتبوں کے پیٹے سے متعلق سیای' قلم اور مسلم بنانے والے۔ اب تک کاتب اکثر کام گر پر کرتے تھے' اس کی وجہ سے ان کا پیٹے ورانہ کام اور گریلو کام طے ہوئے تھے' اب انہیں نئے کام کے لئے گر سے باہر جانا ہوگا اور ملازمت کا وقت پورا کرکے گر آتا ہوگا' قذا زندگی کے ان معمولات کی تبدیلی سے ان کے گروالوں سے تعلقت بھی برلیں گے۔

کی صورت طل ان کسانوں کی ہے، جو بے روزگاری کی صورت میں گاؤں سے شر میں آ رہے ہیں۔ ان کا وہ علم جو کمیتی باڑی کے سلسلہ میں ہے، شہر کی نضاؤں میں وہ سب ناکارہ ہو جاتا ہے، اور وہ شہر میں خود کو بے علم اور جائل سمجھ کر نفیاتی طور پر اس قدر پس ماندہ ہو جاتے ہیں کہ روزی کے لئے وہ ہر قتم کے کام پر تیار ہو جاتے ہیں، اور کم سے کم تخواہ پر اپنی محنت فروخت کرنے لگتے ہیں۔ اس صورت حال سے صنعت کار پورا پورا فاکدہ اٹھاتے ہیں اور ان کا بری طرح سے استحصال کیا جاتا ہے۔

ایک مرحلہ پر پیشہ ورانہ ممارت کا سلسلہ بھی ٹوٹ جاتا ہے' مثلاً مغلوں کے عروج کے ذالے میں ان کے دربار میں جو مصور' کاتب' معمار اور کاری گر تھے' انہوں نے شاہی سربرتی میں اپنے اپنے فنون میں ممارت حاصل کر لی تھی' جب مغل خاندان کا زوال ہوا تو یہ سربرتی ختم ہو گئی اور اس انتشار کے دور میں ان فن کاروں اور پیشہ وروں نے دوسری ملازمتیں افتیار کر لیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ فن اور ممارت کہ جو نسلا" در نسلا" آربی تھی اس کا سلسلہ ٹوٹ گیا' کی وجہ ہے کہ آج اس دور کی چزیں جرت انگیز لگتی ہیں۔ مثلاً چھرکی جالیاں بنانے والے' اب ممارت اور فن کاری ہے وہ چز نہیں بنا سکتے کہ جو باضی میں بنائی گئی تھی۔ سربرسی کی اس غیر موجودگی میں موسیقی' مصوری اور فن معماری اپنی میں بنائی گئی تھی۔ سربرسی کی اس غیر موجودگی میں موسیقی' مصوری اور فن معماری اپنی آریخی روایات کھو جیٹھی ہیں' لنذا تبدیلی دو قتم کی ہوتی ہے۔ ایک وہ جو سائنس اور نکنالوتی کی نئی ایجادات کے بعد آتی ہے اور دوسری وہ جو سربرسی کے ختم ہونے کے بعد زوال پذیر

سائنس اور ککنالوجی کی وجہ سے جو تبدیلی آتی ہے' وہ مجی دو قتم کی ہوتی ہے:۔ جن ملوں میں ان ایجادات کی محلیق ہوتی ہے، وہاں یہ عمل است ہوتا ہے اور اس کئے معاشرے میں لوگ ذہنی طور پر تبدیلی کے لئے تیار ہوتے ہیں۔ ان مکوں میں کہ جمال تارشدہ ایجادات یا کنالوجی کو در آمد کیا جاتا ہے وہاں اس کے اثرات اجاتک اور فوری ہوتے ہیں' مثلاً کمپیوٹر کا استعال اجانک ہوا' اس لئے لوگ اس کے نتیجہ میں ہونے والی تبدیلیوں کے لئے ذہنی طور پر تیار نہیں تھے' لندا ان ملکوں میں ککنالوجی کے ساتھ ذہنی ترقی نہیں آتی۔ معاشرہ اس وقت ترتی کرتا ہے کہ جب اس کی ذہنی سطح بھی بلند ہو۔ نجی زندگ اور اس کی تاریخ کے مطالعہ سے ہمارے سامنے تاریخ کا یہ پہلو بھی آتا ہے که معاشرے میں تاریخی عمل کیساں اور مساوی نہیں ہوتا ' بلکه تهذیبی و ثقافی عمل طبقاتی بنیادوں پر تشکیل یا ہے۔ طبقہ اعلیٰ کے لوگ کہ جن کے پاس مادی وسائل ہوتے ہیں' وہ نطے طبقے کے لوگوں سے علیحدہ بنیاد ہر این تهذی رویے بناتے ہیں بعد میں یہ تهذی رویے اور آداب وہ معیار اور پیانہ بن جاتے ہیں کہ جن کو معاشرے کے دو سرے طبقے بھی اینانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس سے تاریخ کا یہ نقطہ نظریدا ہو تا کہ اعلی تہذیب و ثقافت صرف ودلت مند طبقے ہی پیدا کرتے ہیں۔ اس طعمن میں نچلے طبقے کے لوگوں کی محنت و مزدوری اور ان کی پیداواری توانائی کو نظرانداز کر دیا جاتا ہے کہ جے حکمران طبقے غصب کرے دولت اور فرصت حاصل کرتے ہیں۔ اور پھر ان بنیادوں پر تہذیب و تدن میں

ایک اور اہم پہلو جو تاریخ کے مطالعہ سے ہمارے سامنے آتا ہے' وہ یہ کہ روایت کی ابتداء کھ اور ہوتی ہے' مگروقت کے ساتھ ساتھ یہ روایت تبدیل ہوتی رہی ہے' یہاں تک کہ ایک وقت وہ آتا ہے کہ جب اس کی ابتداء کو فراموش کر ویا جاتا ہے اور اس کی ارتقائی شکل کو اصلی تسلیم کر لیا جاتا ہے۔ اس کی مثال کر ممس کا تبوار ہے۔ حضرت عیمیٰ ٹی تاریخ پیدائش کو ابتداء میں مارچ مانا گیا تھا' جب یورپ عیمائی ہوا تو وہ ذہب کی تبدیلی کے باوجود اپنے پرائٹ تبوار کو جو دسمبر میں منایا جاتا تھا' اسے اس طرح سے مناتے رہے' لنذا چرچ نے یہ فیصلہ کیا کہ دسمبر کے تبوار کو ختم کرنے کے بجائے اسے حضرت عیمٰ "کے یوم پیدائش میں بدل دیا جائے' اس طرح یہ تبوار بھی رہے اور اس کی کافرانہ حیثیت ختم ہو کر ذہبی ہو

اضافے کرتے ہیں۔

جائے۔ کر ممس میں درخت اور سیندا کلاز کو روشاس کرانے والے اسکینڈی نویا کے ممالک تھ 'ٹرکی کھانے کا رواج جب ہوا' جب یہ امریکہ سے پورپ میں آئی۔

یمی صورت حال افراد کے ساتھ پیش آتی ہے کہ ان کے بارے میں نئ نئ کہانیاں تشکیل ہوتی رہتی ہیں۔ اور ان کی انسانی خامیاں اور کمزوریاں چیچتی رہتی ہیں۔ یہاں تک کہ وہ کال انسان بن جاتے ہیں۔

معاشرہ ان تبدیلیوں کی عکامی پوری طرح ہے کرتا ہے، مثلاً قرون وسطی کے یورپ میں ڈرامہ ایک متبول صنف اوب تھا اور وہ ایک اہم سابی کردار اداکرتا تھا، جب ڈرامہ اسٹیج ہوتا تھا تو لوگ اسے جع ہو کر دیکھتے تھے۔ اور اس طرح اس کے عمل میں ہر محض برابر کا حصہ لیاکرتا تھا۔ اس کی متبولیت کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ اس وقت تک شرح خواندگی بہت کم تھی۔ اٹھارویں صدی میں جاکر صورت حال بدل عمی اور ڈرامہ کی جگہ تاول متبول ہوگیا۔ ڈرامہ اور ناول کے فرق کو اس طرح سے بیان کیا جا سکتا ہے کہ یہ معاشرے کی سابی ہم آجگی برادرانہ جذبات اور یگائت سے انفرادیت کی طرف ایک سنر تھا۔ ناول کو فرد تنائی میں پرمتا تھا اور اس سے خود ہی لطف اٹھاتا تھا، جب کہ ڈرامہ مل کر دیکھا جاتا تھا۔ اور اس کے اطراف میں سب برابر کے شریک ہوتے تھے۔ ناول کی متبولیت کی ایک وجہ شرح خواندگی میں اضافہ بھی تھا۔

آری کا مطالعہ ہے یہ پہلو بھی سامنے آتا ہے کہ جب معاشرے میں بہت زیادہ رسوات ہوں تو ان سے لوگوں میں باہمی رابطہ برمتا ہے اور انہیں یہ موقع لما ہے کہ وہ ال جل کر بیٹھیں اور ایک دوسرے کے قریب آئیں' اگرچہ ان رسوات کی قیت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ اور یہ غریب لوگوں کے لئے ایک بوجھ بن جاتی ہیں' مگر ان کے ساجی اثرات لوگوں میں ہم آہنگی پیدا کرتے ہیں۔

ان رسومات کے خلاف وو قتم کے اعتراضات کئے جاتے ہیں: ذہبی طور پر اس لئے برا کما جاتا ہے کیونکہ لوگوں کے طلف جلنے سے اور تفریح و لطف اٹھانے سے ان میں لهو و لعب کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ اس لئے کچھ ذہبی فرقے رسومات کے خلاف آواز اٹھاتے ہوئے سادگی پر زور دیتے ہیں۔ ذہبی ولیل کے ساتھ ساتھ معاثی حالات بھی لوگوں کو اس بات پر مجبور کرتے ہیں کہ وہ فضول خرجی کے بجائے بچت پر توجہ کریں۔ رسومات کے کم

ہونے یا ختم ہونے کا ایک بتیجہ یہ فکتا ہے کہ اس سے انفرادیت کو فروغ ملتا ہے اور برادری و خاندان کے رشحے کمزور ہو جاتے ہیں۔

اس مرطہ پر ایک اہم سوال ہے بھی پیدا ہوتا ہے کہ آخر انسان مل کر کیوں رہتا چاہتا ہے؟ انسانی تاریخ کے بالکل ابتدائی زمانے میں انسان کو تنما رہتا پڑتا تھا اور اپنی غذا کے لئے اسے اپنی طاقت و قوت پر بھروسہ کرتا پڑتا تھا۔ اس تنمائی کی زندگی میں ایک طرف تو وہ فطرت کے مقابلہ میں خود کو غیر محفوظ خیال کرتا تھا، دو سرے غیر بھینی کیفیت سے ووچار تھا، لاندا اپنی حفاظت اور طالت کو بھینی بتانے کے لئے وہ اس بات پر مجبور ہوا کہ گروہ کی شکل میں رہے۔ اس نے اس میں گروہی نفسیات کو پیدا کیا۔ اسے اس بات کا پوری طرح سے احسامی ہو گیا تھا کہ وہ اجتماعی طور پر رہ کر بی ماحول سے مقابلہ کر سکتا ہے، کی وجہ تھی کہ احسامی ہو گیا تھا کہ وہ اجتماعی طور پر رہ کر بی ماحول سے مقابلہ کر سکتا ہے، کی وجہ تھی کہ فرد کی کوئی ابھیت بی نمیں رہی، بلکہ وایت کا تحفظ کرے اور ان کے وقار کے لئے اپنی جان تک دے دے۔ یہ قبائی اور خاندان کی خاندان کی حاتھ موجود ہے۔

خاندان اور براوری کے اوارے اس وقت کرور ہونا شروع ہوئے کہ جب ان کے مقابلہ میں ریاست اور اس کے اوارے پیدا ہوئے اور انہوں نے ساجی و معافی ذمہ داریوں کو سنجال لیا' مثلاً قرون وسطیٰ میں چرچ کا اوارہ اس وجہ سے طاقت ور تھا کیونکہ معاشرے میں تعلیم کی ذمہ واری اس کی تھی۔ اس کے علاوہ غربوں کو خیرات ویٹا اور انہیں پناہ مبیا کرنا بھی اس کے وائرہ کار میں آیا تھا' جب ریاست نے تعلیم کی ذمہ واری لے لی تو اس نے بھی اس کے وائرہ کار میں آیا تھا' جب ریاست نے تعلیم کی ذمہ واری کے لی تو اس نے چرچ کے اثروثرسوخ کو کم کر ویا۔ اس طرح جب سے ذمہ واری ریاست کی ٹھری کہ بیاروں کے لئے ہپتال بنائے اور غربوں کی محمداشت کرے تو اس نے بھی چرچ کو کمزور کیا۔ اس کی دوسری مثال ہے ہے کہ اب بخب کھاؤں میں لڑائی جھڑوں کے فیطے زمین وار یا بنجائت کیا کی دوسری مثال ہے ہے کہ اب بحک گاؤں میں لڑائی جھڑوں کے فیطے زمین وار یا جنجائت کیا کروار بھی ختم ہو گیا۔

ریاست اس وقت اور بھی زیادہ طاقت ور ہو گئی کہ جب اس نے فرد کی حفاظت کی ذمہ داری بھی سنجل کی اور اس غرض سے قانون کی بالادستی کو قائم کیا۔ یورپ میں ویلفیئر ریاست کے قائم ہونے کے بعد اب یہ ریاست کی ذمہ داری ہے کہ فرد کو روزگار مہیا کرے' اس کو تعلیم و صحت کی سولیات فراہم کرے' اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ریاست طاقتور ہوتی چلی مئی اور فرد اس کا مختاج ہوتا چلا گیا' اگرچہ اسے حفاظت بھی مل گئی اور اس کی غیر یقینی کی کیفیت بھی دور ہو مئی' مگر اس کے بدلے میں اسے تنمائی اور اکیلاین ملا' صنعتی مکوں میں اس تنمائی کو دور کرنے کے لئے ریڈیو' فلم' ٹی وی اور ایسے کھیل موجود ہیں کہ جو ایک آدی کو مصروف رکھتے ہیں پھر اکثر تنما لوگ یالتو جانوروں میں اپنا ساتھی تلاش کر لیتے ہیں۔

ریاستی اداروں نے معاشرے میں امداد باہمی کے ردیوں کو بھی بدل کر رکھ دیا ہے اب اگر کمیں آگ لگتی ہے تو محلے کے لوگ مل کر اسے نہیں بجھاتے ہیں' کیونکہ اب یہ فائر رکیڈ کا کام ہو گیا ہے' اگر کوئی مختص بیار ہے' اسے اب ایمبولنس سپتلل لے کر جاتی ہے۔ وغیرہ' وغیرہ

یورپ میں اس صورت حال کے ظان وقا " آوازیں اٹھتی رہتی ہیں ، مثلاً ۱۹۹۰ء کی وحائی میں ہی تحریک چلی ، جس نے تنائی کے ظاف آواز اٹھاتے ہوئے کیون کی زندگی شروع کی اور معاشرہ کی موجہ روایات کے ظاف احتجاج کرتے ہوئے انہیں تو ڈا، گر ۱۹۹۰ء کی وحائی میں یہ تحریک وم تو ڈائی اگرچہ اس عمل میں انسان نے ووبارہ سے تنائی کو تجول کر ایا ہے، گر اس کی ابتدائی تنا زندگی غیر حفاظتی و غیر یقینی ماحول میں تھی، جب کہ اب وہ حفاظتی و یقینی ماحول میں تھی، جب کہ اب وہ حفاظتی و یقینی ماحول میں تھی، جب کہ اب وہ حفاظتی و یقینی ماحول میں تناہے۔ کیا معاشرے میں انفراویت کے جو جذبات شدید ہوئے ہیں، یہ اور زیادہ شدید ہوں گے یا انفراویت تنائی کی شدت میں کرور پڑ جائے گی اور فرد ایک بار پر ابتخائی زندگی کی طرف لوث جائے گا؟ ان سوالوں کے جوابات دیا مشکل ہے، لیکن اس کی پر ابتخائی زندگی کی طرف لوث جائے گا؟ ان سوالوں کے جوابات دیا مشکل ہے، لیکن اس کی اس طرف اشارہ کر دیتا کائی ہوگا کہ تبدیلی تاریخی عمل کا ایک حصہ ہے، گر روایات کا احیاء ابنی اصلی شکل میں نہیں ہو آ، زمانے کے تقاضے نے طالت اور نئی روایات کو پیدا کرتے ہیں۔ اکثر یہ سوال بھی پوچھا جاتا ہے کہ گروئی حشیت سے گذر کر اور انفراویت کو فرد خوالدان میں مل کر رہتا تھا یا آج وہ زیادہ مطمئن ہے کہ جب اپنی نجی زندگی میں وہ آزاد ہے۔ خاندان میں مل کر رہتا تھا یا آج وہ زیادہ مطمئن ہے کہ جب اپنی نجی زندگی میں وہ آزاد ہے۔ وار اس کی اپنی خواہشات ہیں، چاہتیں ہیں اور پند و تاپند ہے؟ ان سوالات خود بتا تا ہے اور ہر وہ وہ وہ اللی یا نہ میں دینا مشکل ہے، لیکن یہ حقیقت ہے کہ انسان اپنے طالت خود بتا تا ہے اور ہر وہ وہ وہ اللی یا نہ میں دینا مشکل ہے، لیکن یہ حقیقت ہے کہ انسان اپنے طالت خود بتا تا ہے اور ہر وہ

خور ہی ان حالات کا قیدی مجمی ہو جا آ ہے۔

یورپ کا معاشرہ صنعتی ہے۔ اس میں جاگیردارانہ روایات کا خاتمہ ہو گیا ہے۔ جمہوری روایات اور اداروں نے ریاست کو طاقتور بنا کر فرد کو اپنے تحفظ میں لے لیا ہے۔ ریاست اگرچہ مضبوط ہے، مگر وہ فرد کی آزادی کا احرام بھی کرتی ہے، اور اس کی نجی زندگی کے معالمات میں دخل نہیں دبتی اس کے برعس ہمارا معاشرہ جاگیردارانہ اور صنعتی اقدار کا سمچر ہمروں میں صنعتی کلچر کو فردغ ہو رہا ہے، مگر جاگیردارانہ اقدار کی روح موجود ہے۔ نجی زندگی کا جس طرح سے بورپی معاشرے میں ارتقا ہوا ہے۔ اس طرح سے ہمارے معاشرے نے وہ مراحل طے نہیں کے ہیں، لیکن میہ ضرور ہے کہ ہمارے ہال بھی تہذی و ساجی روسیے طبقاتی اثرات کے تحت ہیں۔

ہندوستان کے مسلمان معاشرے میں ابتداء ہی سے قبائلی اور براوری کے احساسات برے شدید تھے، جو لوگ وسط ایشیا اور ایران سے آئے تھے، انہوں نے نسلی بنیادوں پر اپنی شاخت کو قائم رکھا تھا۔ فرد کی عزت اس کے خاندان سے ہوتی تھی۔ اور جو اس سے باہر ہوتا تھا، اس کی معاشرے میں کوئی حیثیت نہیں رہتی تھی۔ اس لئے ذات، برادری سے خارج ہونا سب سے بری سزا تھی۔

نجی زندگی کا تصور اس وقت تک بید تھا کہ گھر میں رہتے ہوئے فرد کا تعلق اس کے خاندان اور رشتہ داروں سے تھا، جب وہ چار دیواری سے باہر آتا تھا تو اس کی پلک زندگی شروع ہو جاتی تھی، اب اس کی حرکات و سکنات سب لوگوں کے سامنے ہوتی تھیں، امراء جو بردی حویلیوں میں رہتے تھے، ان کے گھر زنانہ اور مردانہ دونوں حصوں میں تقسیم ہوتے تھے، زنانہ حصہ کا تعلق اس کی نجی زندگی سے تھا، وہ یماں جو بھی وقت گذار تا تھا، وہ لوگوں کی نظروں سے پوشیدہ ہوتا تھا۔ زنان خانہ میں رہنے والی عور تیں روپوش تھیں، اسی لئے اکثر معاصر تذکروں میں بادشاہوں اور امراء کی بھیات کے نام کم طبح ہیں، ویسے بھی پبک میں ان کا نام لینا ہے ادبی تھا، کیونکہ بی سمجھا جاتا تھا کہ وہ کسی اور کی ملکیت ہیں، لنذا اس ملکیت کے بارے میں کھلے عام بات کرتا کسی کا حق نہیں تھا۔ اگر کوئی نام لیتا تھا تو یہ اس کے مالک کی عرب و و قار پر حملہ تصور ہوتا تھا، یمی وجہ ہے کہ ہماری زبان کی اکثر گالیوں کا تعلق عورتوں

مردانہ کا تعلق امیر کی پبک زندگی سے تھا کیمال دربار منعقد کرتا تھا۔ لوگوں سے ملا تھا کو تھا۔ اس لئے جب وہ مردانہ میں آیا تو اس بات کا خیال رکھتا تھا کہ اس کا لباس اس کے ساتی رتبہ کے مطابق ہو کہ مردانہ میں آیا تو اس بات کا خیال رکھتا تھا کہ اس کا لباس اس کے ساتی رتبہ کے مطابق ہو کہ مردانہ میں آنے کے بعد وہ اس بات کا خیال رکھتا تھا کہ لوگوں سے طنے ملانے اور بات چیت میں وہ اوب و آداب کا پورا خیال رکھی ہر امیر کی سے خواہش ہوتی تھی کہ وہ لوگوں میں گھرا ہوا رہے کو کیکہ اس کے وہ لوگوں میں گھرا کہ اس کے وہ لوگوں میں گھرا کو این تھی کہ اس کے وہ لوگوں میں گھرا کو این تھی کہ وہ لوگوں میں کھرا کو این تھی کہ اس کے وہ لوگوں کے کام آئے۔

ان حالات میں زنانہ اور مردانہ دونوں جگہوں پر اس کی اپنی ذات کو تنائی کم بی کمتی تھی۔ گھروں کی تغییراس طرح سے ہوتی تھی کہ ان میں بڑے بڑے برآدے والان 'بارہ دریاں اور پائیں باغ ہوا کرتے تھے۔ اس وقت تک گھروں میں کمروں کا رواج نہیں تھا۔ اور کوئی فرد علیحدہ سے اپنے کمرے میں نہیں رہتا تھا۔ برآدے والان اور بارہ دریاں ان کی سرگرمیوں کی جگییں تھیں۔ اور جب بھی ظوت کی ضرورت ہوتی تھی تو دروازوں پر پردے وال ویے جاتے تھے۔ والانوں کے دونوں جانب کو تھریاں ہوتی تھیں کہ جن میں سلمان رکھا ہوتا تھا۔ یہ سلمان بڑے برے صندو توں 'گھڑوں یا مجانوں پر رکھا جاتا تھا۔ گرمیوں میں لوگ باہر صحن میں سویا کرتے تھے۔ اور سرویوں میں والانوں میں۔ رات کو جس کو جماں جگہ لمتی باہر صحن میں سویا کرتے تھے۔ اور سرویوں میں والانوں میں۔ رات کو جس کو جماں جگہ لمتی کہ نظر شنرادی سے شادی کر لی تھی' اس کا کمین تھا کہ دہ رات کو جس کو جمال کرنے تھی دہ وال سو جاتا تھا۔ ایک اگریز گارڈ ز جس نے مغل شنرادی سے شادی کر لی تھی' اس کا کمین تھا کہ دہ رات کو جس کو عمال کہ کہ تھا کہ کہ ناتھا کہ دہ رات کو جس کا عور توں کے درمیان سوتا ہے۔

اس دور میں کوئی بھی اکیلا رہتا پند نہیں کرتا تھا۔ کھاتا' پینا' سیر و تفریح سب لوگ آپس میں مل کر کیا کرتے تھے' تنائی ایک ڈراؤنا تصور نتی' دیوانے' مجنوں اور غیاس تنا رہا کرتے تھے۔ اور اس کے لئے وہ عام لوگوں سے مختلف سمجھے جاتے تھے۔

عورتوں کے سلسلے میں یہ خیال کیا جاتا تھا کہ انہیں تنا نہ چھوڑا جائے کو کلہ اس صورت میں ان پر آسیب آ سکتا ہے۔ وہ برے خیالات میں گھر سکتی ہیں۔ اس لئے عورتوں کی محرانی رکھنی چاہیے 'آگر وہ زنان خانے سے باہر جائیں تو ان کے ساتھ خاداؤں یا المازموں کا جاتا لازی ہو تا تھا۔

شہوں اور تعبوں میں لوگ محلوں میں دہتے تھے۔ یہ محلے یا تو پیشوں کے لحاظ سے ہوتے تے یا پھر نسلی بنیادوں پر لوگ مل کر رہتے تے، مثلاً کوچہ چابک گراں، محلہ بلیماراں، محلہ قصابل یا مغل پورہ اور محلہ ساوات وغیرہ۔ پیشہ یا نسلی بنیادوں پر ساتھ رہنے کا مقصد اپنی حفاظت تھی، باکہ اس تعلق سے لوگ آیک دو سرے کے کام آئیں، شادی بیاہ میں بھی براوری یا پیشہ کے رشتہ کو دیکھا جاتا تھا۔ محلے میں امیرو غریب دونوں بی تم کے خاندان ہوتے تے، مگر ساجی لحاظ سے ان کے تعلقات ایک دو سرے سے گرے ہوتے تھے۔ محلہ داری کی نبست سے ان کے مغلوات آیک ہو جاتے تے، محلے کے بزرگوں کی یہ ذمہ داری محل کی نبرہ بوت تھا۔ محلے میں اگر داری کی نبرہ بوت تھا۔ محلے میں اگر کوئی برمواش بھی ہوتا تھا تو وہ محلے میں کوئی ایس حرکت نہیں کرتا تھا۔ محلے میں اگر ناراض ہو، بلکہ وہ محلے کے لوگوں کی عزت و وقار کی حفاظت کرتا تھا۔ محلے کے لوگوں کی برماض ہو، بلکہ وہ محلے کی نفتا برامن و پرسکون رہے۔

محلے میں امراء کی حویلیاں بھی ہوتی تھیں۔ اور غربوں کے چھوٹے مکانات بھی۔ امراء کے پاس چونکہ کانی جگہہ ہوتی تھی' اس لئے ان کی سرگرمیاں زنانہ و مردانہ میں محدود رہتی تھیں۔ غرباء اور متوسط طبقوں کے لوگوں کی نجی زندگی تو گھروں میں ہوتی تھی' گر ان کی بلک زندگی گلیوں میں آ جاتی تھی' یہاں پر ہی گھروں کے سامنے وہ پائک بچھا کر یا مونڈھوں پر بیٹے کر محفلیں سجاتے تھے' وہیں پر بیچے کھیل میں مصروف ہوتے تھے اور ان ہی گلیوں میں پر بیٹے کمیل میں مصروف ہوتے تھے اور ان ہی گلیوں میں پر بیٹے کمیل میں مودوف ہوتے تھے اور ان ہی گلیوں میں کھیری والے اپنے سلان فروفت کرنے آتے تھے اور عورتوں کو گھرکے دروازے پر ہر تم

محلے میں ہسائیگی کا خاص طور پر خیال رکھا جاتا تھا' یمال تک کہ بعض او قات یہ رشتہ رشتہ داروں سے بھی برجہ جاتا تھا' چونکہ مکانات چھوٹے ہوتے تھے اور ایک دو سرے سے ملے ہوتے تھے' ان طے ہوتے تھے' اس لئے لوگ ایک دو سرے کی گھریلو زندگی سے بخوبی واقف ہوتے تھے' ان میں نجی اور پلک زندگی کا مفہوم واضح نہیں تھا' کی فرد کی نجی زندگی پر بھی محلہ کا حق تھا' کیونکہ اس کے عمل اور کروار سے خاندان نیک نام و بدنام ہوتا تھا' یا محلہ بھی اس میں شال ہوتا تھا' چانچہ خاندان اور الل محلہ این ضابلہ اخلاق سے ہر محض کے کروار کا محلبہ کرتے

تے۔ اس طرح سے فرد کی زندگی اجھائی کنٹول میں ہوتی تھی' جو افراد ان روایات سے بغدت کرکے اپنی نجی زندگی میں آزادی چاہتے تھے' ان کے لئے آزاد ہونے کا ایک بی راستہ تما کہ وہ خاندان و براوری سے تعلقات توڑ لیں' کیونکہ فرد کی زندگی کے اہم معالمات کے فیلے خاندان والے کیا کرتے تھے' مثلاً بچوں کی تعلیم کیا ہونی چاہیے؟' عورتوں کو کمال اور کس تقریب میں جاتا چاہیے؟' کون سا کھانا اور کس سے ساتھ ہونی چاہیے؟' کون سا کھانا اور کس شم کا لباس ہونا چاہیے؟ وغیرہ۔ جو ان روایت کی پابندی کرتے تھے' ان کے کروار کی تقریف کی جاتی تھی اور جو انحراف کرتے تھے' انہیں ناظف اور بدکروار کھا جاتا تھا۔ ان روایات کی بختی کی وجہ سے معاشرہ ایک جگہ ٹھر کر رہ کیا تھا۔

ہندوستانی معاشرے میں تبدیلی کی ایک امر تو اس وقت آئی ، جب مغل سلطنت ٹوٹنا شروع ہوئی اور اس ٹوٹ پھوٹ کے متجہ میں انتشار و بے چینی پیدا ہوئی۔ معمل ساتی وْمانچه جب بَمُوا تو اس نے خاندانوں برادریوں اور محلوں کی زندگی کو بدلنا شروع کر دیا۔ معاش کی علاش میں لوگوں نے ہندوستان میں ایک جگہ سے ووسری جگہ جرت کرنی شروع کر دی اس تبدیلی نے لوگوں کو مخضرے ہوئے ماحول سے نکال دیا اور معاشرے میں کچھ ذہنی تبدیلی آئی' آگرچہ جو لوگ جرت کرکے وو سری جگلوں میں سے 'انہوں نے اپنے خاندانی تفاخر کو برقرار رکھنے کی کوشش تو کی مگر اب بد نفاخر مامنی کی یادگار تھا اور انہیں اپنی بقاء کے لئے انی ملاحیت کو ثابت کرنا تھا' اس لئے جو ایبا نہیں کر سکے' وہ وقت کے ساتھ ختم ہو گئے۔ دوسری تبدیلی اس وقت آنا شروع موئی ،جب مندوستان می آسته آست برطانوی اقتدار قائم ہونا شروع ہوا' این اقتدار کو معظم کرنے کے لئے اہل برطانیہ کو پرانے نظام کی جگہ نیا ساجی و معاشی نظام لانا تھا۔ اس لئے انہوں نے یمان اصلاحات کے ذریعہ معاشرے کو تبدیل کرنا شروع کیا، اس نی صورت حال میں بہت سی پس ماندہ ذاتوں اور براوربوں کو اس کا موقع ما کہ وہ بدلتے ہوئے طالت میں اپنی پس ماندگی دور کریں اس کی ایک مثال اچھوت لوگوں کی ہے کہ جنیں تاریخ میں پہلی مرتبہ تعلیم کا حق ملا ورنہ اب کک ذہبی و ساجی روایات کے تحت ان سے یہ حق چمینا جا رہا تھا۔ تعلیم نے ان میں ایک نیا شعور پیدا کیا اور انہوں نے ان وجوہات کو تلاش کرنا شروع کیا کہ جن کی وجہ سے وہ اب تک محرومیوں کا شکار رہے تھے۔

ہندوستان میں تیسری بڑی تبدیلی ۱۸۵۵ء کے المیہ کے بعد آئی اس نے خصوصیت سے شالی ہندوستان کے ساجی و هانچہ کو بدل کر رکھ دیا۔ اس نے حکمرانی کے اصول بدلے سیاسی ضابطوں کو تبدیل کیا اور تہذیبی و ثقافتی روایات کی تفکیل نو کی۔ برطانوی دور میں ہندوستانی معاشرہ کمل طور برنی اقدار و روایات بر تغیر ہوا۔

ساجی زندگی میں اہم تبدیلی ملک کی تقتیم کے بعد آئی' اس کے نتیجہ میں قدیم و روایتی خاندان جاہ ہو گئے' براوریال دو حصول میں بٹ گئیں' شرول کی آبادی بڑھنا شروع ہو گئی اور اس نے شہرکے قدیم اداروں کو تبدیل کرنا شروع کر دیا۔

خاص طور سے محلّہ کا قدیم اوارہ اس تبدیلی کی زو میں آیا، جن لوگوں کے پاس دولت آئی می وہ پرانے محلول سے شہر کی نی آبادیوں میں برے مکانوں میں نحقل ہوتے گئے، ان نی آبادیوں کی تغیر طبقاتی لحاظ سے ہوئی۔ امراء والت مند تجار اور افسران نے اپنے علاقے بالکل علیحدہ رکھے، متوسط طبقے اور نچلے طبقوں کی آبادیاں علیحدہ سے آباد ہو کیں۔ اس طرح شہر کی آبادیوں سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ فرد کا ساجی رتبہ کیا ہے؟ ان نی آبادیوں میں محلّہ کی زمنیت بی۔

جدید زمانے میں یورپ کی تہذیب کا اثر ہمارے معاشرہ پر اسطرہ سے بڑا ہے کہ اب ہمارے رہن سمن طرز زندگی و معاشرت میں بہت می مغربی روایات آگئی ہیں اب گھوں کی تغییر کے وقت ڈرائنگ و ڈائنگ رومز بننے گئے ہیں اس سے پہلے ملاقاتیوں سے مردانہ میں یا ڈیو ڑھی میں ملا جاتا تھا اور کھاتا بھی وستر خوان بچھا کر کھایا جاتا تھا اب جدید تعلیم یافتہ کھرانوں میں زنانہ و مردانہ کا فرق ختم ہو گیا ہے 'اگرچہ جاگیردار گھرانوں میں یہ فرق اب بھی شدت کے ساتھ موجود ہے ' اب ڈرائنگ روم میں اکثر خاندان کے لوگوں کی ' جن میں عور تیں بھی شامل ہوتی ہیں' ان کی تصاویر بطور آرائش نظر آتی ہیں' متوسط گھرانوں میں بھی اس بات کی کوشش کی جاتی ہے کہ ہر فرد کا علیحدہ اپنا کمرہ ہو' بٹر روم یا خواب گاہ کی نجی حیثیت آہتہ ابھر رہی ہے' جمال بغیر اجازت آنے کو ہرا سمجھا جاتا ہے۔

عورتوں کی نجی زندگی گھر تک محدود ہے 'جب وہ باہر جاتی ہیں تو ان کے ساتھ کسی کا ہونا ضروری ہو تا ہے ' ٹاکہ ان کی حفاظت ہو سکے 'کیونکہ مرد عورت کو تنا دیکھ کر اے بے یاردمدگار سجھتے ہیں۔ اس کے پس منظر میں ذائیت سے کہ عورت کا مقام گھر کی

چاردیواری ہے اور جب وہ اس سے باہر آ جاتی ہے تو وہ مردکی جگہ میں وخل اندازی کرکے روایات کو تو ژتی ہے، لنذا اس کو اس کی سزا چھیڑ خانی اور مخک کرکے دینی چاہئے، ماکہ وہ آئندہ سے ان حدود کو تو ڑنے کی جرات نہ کرے۔

معاشرے میں اب یک نجی و پلک زندگی کا فرق واضح نہیں ہے۔ یہ عام وستور ہے کہ لوگ اکثر طاقاتوں میں نجی زندگی کے بارے میں پوری معلومات عاصل کرنا چاہتے ہیں' مثلاً اس فتم کے سوالات کہ شادی ہوئی یا نہیں' کتنے بچے ہیں' کماں طازم ہو' شخواہ کتی ہے' کس خاندان سے تعلق ہے کس ذہب یا فرقے کے مانے والے ہو' وغیرہ وغیرہ و اکثر لوگ خود بھی اپنی نجی زندگی کے بارے میں لوگوں کے درمیان باتیں کرکے انہیں مرعوب کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس فتم کی باتوں میں خاندان کی برتری' دوستوں سے تعلقات اور رشتہ کوشش کرتے ہیں۔ اس فتم کی باتوں میں خاندان کی برتری' دوستوں سے تعلقات اور رشتہ داروں کے اثر و رسوخ کے موضوعات ہوتے ہیں۔۔

ہمارے معاشرے کا ساتی نقطۂ نظرے مطالعہ ولچپی کا حال ہے'کوئکہ اس میں بیک وقت قدامت پرست' ترتی پند اور لبل غرض ہر قتم کے رجانات کے اوگ ملتے ہیں' یہاں قبائی روایات بھی ہیں تو براوری ذات پات کے احساسات بھی' لسانی گروہ بندی بھی ہے تو شہری و دی فرق بھی' جدید تعلیم یافتہ لوگ بھی ہیں تو رواہتی تعلیم والے بھی' یورپی تمذیب کے دلدادہ بھی ہیں تو مقای ثقافت پر فخر کرنے والے بھی۔ یہ سب ہی مل کر معاشرے کے تانے بانے بنتے ہیں' اور اس کی تفکیل کرتے ہیں۔ ووسرے معاشروں کی طرح ہمارا معاشرو بھی تبدیلی کے عمل سے ووجار ہے۔ روایات ٹوٹ بھی رہی ہیں تو اس کی جگہ نئی اقدار لے رہی ہیں۔ ان میں سے کون می احجمی ہیں اور کون می بری' اس کا فیصلہ آنے والا مورخ ہی تاریخ کی روشنی میں کر نیکے گا۔

## ىبىلا باب: ابتدائى رومى عهد

رومیوں کے عمد میں خاندان کا اوارہ مغبوط ہو چکا تھا' خاندان کے اہم اجزاء میں سے
ایک بچوں کی موجودگی ہوا کرتی تھی' کیونکہ بھی بچے آگے چل کر خاندانی روایت کو آگ

بردھاتے تھے' لیکن بچوں کی پیدائش کا انحمار خاندان کی آمنی پر ہوا کر آ تھا۔ اس حساب سے
ان کی قدر ہوتی تھی' اور ان کی تعلیم و تربیت کا انتظام ہو آ تھا۔ بونانعوں اور رومیوں میں بیہ
رواج تھا کہ پیدائش کے بعد بچے کو زمین سے اٹھا لیتے تھے۔ اس کا مطلب تھا کہ وہ اس کی
پرورش کرمیں گے' ورنہ اسے بازار یا کھلی جگہ پر رکھ دیتے تھے' اگہ کوئی بھی اسے اٹھا کر
لے جائے اس وقت بھی لڑی کی پیدائش کو پند نہیں کیا جا آتھا اور اکثر اسے گھر کے باہر رکھ
دیتے تھے' آگہ جے پند آئے وہ لے جائے یا اسے مار ڈالتے تھے۔

امراء کا رحجان سے تھا کہ وہ صرف استے بچے رکھنا چاہتے تھے کہ جن کی وہ پرورش کر کیں اور جو ان کے خاندان و جائداد کے وارث ہوں' جو بچے ان کی ضرورت سے زیادہ ہوتے انہیں وہ کمی اور کے حوالے کر دیتے تھے۔

اگر یہ شبہ ہو کہ بچہ ناجائز ہے تو اس صورت میں اسے پلک مقامات پر رکھ دیا جاتا تھا کہ کوئی اٹھا کر لے جائے۔ یہ دستور بھی تھا کہ لوگ بطور احتجاج بھی اپنے بچوں کو باہر رکھ دیتے تھے کہ یہ اس بات کی علامت تھی کہ وہ اس قابل نہیں کہ ان کی پرورش کر سکیں ' اس طرح ان سے چھٹکارا پالیا جاتا تھا۔

ناجاز بچہ اپنی مل کے نام سے بچانا جا ا تھا'جس بچہ کو معنی کیا جا آ تھا' وہ اپنے خاندان

کا نام افتیار کرتا تھا۔ رومیوں کے اس رتجان سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کے بال بچہ کو بھی جائداد کی طرح سمجھا جاتا تھا' جیسے کہ مکان' جانور یا ہیرے جواہرات اور اس وقت گر میں رکھا جاتا تھا کہ جب ان کی ضرورت ہوتی تھی' ورنہ اسے بیکار اور بوجھ سمجھ کر پھینک ویا جاتا تھا۔

بچوں کی تعلیم و تربیت سے بھی رومی معاشرے کے رتجانات کا پند چانا ہے 'کیونکہ یہ وہ زمانہ تھا کہ جس میں جسمانی طاقت و قوت کے ذریعہ زندہ رہا جا سکتا تھا۔ اس لئے بچوں کی تربیت میں اس پر زور دیا جاتا تھا کہ وہ قوت و طاقت کے مالک ہوں' اور جسمانی محنت و مشقت کر سیس باپ جو کہ خاندان کا مربراہ ہوتا تھا وہ اپنا یہ فرض سجستا تھا کہ بچوں پر سختی کرکے انہیں مزاحمت و سختی کا عادی بنائے۔ بچوں کے ساتھ نرمی و محبت سے پیش آنے کو ایجھا تھور نہیں کیا جاتا تھا۔

اسكول مين ١٣ ملل تك لؤك و لؤكيال أيك ساتھ رزھتے تھے۔ اس كے بعد انہيں عليحدہ كر ديا جاتا تھا۔ صرف امراء كے بچوں كو اعلى تعليم كا حق تھا۔ نصاب ميں اوب صرف و نحو اور فصاحت و بلاغت كى تعليم دى جاتى تھی۔ لؤكيوں كى شادى ١٣ سے ١٣ سال كى عمر ميں كر دى جاتى تھی۔ ان كے لئے رقعن موسيق اور گائيك ميں ماہر ہونا ضرورى تھا۔ فلفہ اور سيحة تھی كونكہ يہ سنجيدہ موضوعات پر پڑھنا ممنوع تھا۔ ردى لؤك يونائى زبان ضرور سيكھتے تھے كونكہ يہ سائنس اور اوب كى زبان تھی۔

۱۹ یا ۱۷ سال کی عمر میں اڑکے ملازمت کر لیتے تھے۔ امراء کے اڑکوں کو اعلیٰ اور زمہ داری کے عمدے ملتے تھے، چونکہ رومی معاشرے میں تقریر کی بردی اہمیت تھی، اس لئے لڑکوں کو اس کی خوب تربیت دی جاتی تھی، ٹاکہ وہ اس کے ذریعہ سننے والوں کو متاثر کر سیس۔ سیس۔

نوجوانوں میں جنسی بے راہ روی تھی۔ خصوصیت سے امراء کے اڑکوں میں، جو کہ رات کو جنہوں کی مارتے تھے، راہ گیروں کو مارتے تھے، عورتوں کو چھیڑتے تھے اور پوری آبادی کے امن و سکون کو برباد کرتے تھے۔

خاندان میں سب سے زیادہ اہمت باپ کی ہوا کرتی متی 'جس کے پاس لامحدود افتیار ہوا کرتے تھے۔ بچ اس کی ملکت سمجھے جاتے تھے اور اسے یہ حق تھا کہ آگر وہ کسی سے

ناراض ہو تو اسے وراشت سے محروم کر دے۔ گریس باپ کی موجودگی میں بچوں کی کوئی مرضی نہیں چات مقتص۔ بچوں کے لئے لازی تھا کہ وہ اس کے وفادار رہیں' اس کے احکالت کی تابع داری کریں' ورنہ انہیں ملکیت کے ورنہ سے محروم ہونا پڑتا تھا۔ جاکداد کی تقسیم باپ کے مرنے کے بعد می ہوا کرتی تھی، چونکہ باپ کا لاکوں پر سخت اثر ہوا کرتا تھا۔ اس کے لئے ایسے واقعات بھی ہوتے تھے کہ جن میں بچ باپ کو قتل کر دیتے تھے' تاکہ اس کے مرنے کے بعد وہ اس سے آزاد ہو جائیں اور جاکداد کو آئیں میں تقسیم کر لیں۔

اس صورت حال کو مد نظر رکھتے ہوئے روم میں یہ بحث چلی کہ کیا بچوں کو بھشہ باپ کی اطاعت کرنا چاہئے؟ مثلاً اگر وہ بچوں سے ملک کے ظاف جنگ لڑنے 'یا اس سے غداری کے لئے کے توکیا انہیں اس کا کما ماننا چاہئے؟ اس کا جواب یمی تھا کہ وہ باپ کے ساتھ اس وقت تک رہیں' جب تک وہ ان سے اظاتی روایات کی پابندی چاہتا ہے' اس سے آگے نہیں۔

وقت کے لحاظ سے میہ بحث بردی اہم تھی اور اس بات کی جانب اشارہ کر رہی تھی کہ باب کے افتیارات کے خلاف احتجاج ہو رہا تھا' اور بچ اپنے اپنے حقوق کے لئے جدوجمد کر رہے تھے۔ لوگوں کے ذہنوں میں میہ سوالات پیدا ہو رہے تھے کہ کیا لامحدود افتیارات کے ذریعہ گھر اور معاشرہ کا تحفظ ہو سکتا ہے'کیا ان افتیارات کے سبب معاشرے کے مفادات پر زر نمیں پڑتی؟ اور اگر ایسا ہے تو معاشرے کے مفادات کے لئے گھر کی وفاداری کو قربان کرنا ضروری ہے۔

باپ کی طاقت کی نشانی اس کی محبت ہوا کرتی تھی۔ اس سے پتہ جلتا تھا کہ وہ اپنے بچوں میں سے کس کو زیادہ چاہتا تھا۔ اس لحاظ سے وہ ان کے قصے مقرر کرتا تھا۔ دستور تھا کہ وصیت کو پلک میں پڑھا جاتا تھا۔ وصیت کے متن سے کسی امیر کے کردار کے بارے میں بھی پتہ جلتا تھا' اور اس سے اس کے بارے میں لوگوں کی رائے متعین ہوا کرتی تھی۔

رومیوں میں شادی ایک نجی معالمہ ہوا کرتی تھی۔ شادی کے وقت عورت و مرد کی نہیں راہنما یا ریاست کے عمدے وار کے سامنے پیش نہیں ہوا کرتے تھے' اور نہ ہی ان کے درمیان کوئی تحریری معاہرہ ہوا کرتا تھا۔ شادی کے وقت صرف جیز کے سلسلہ میں ضرور بات چیت کی جاتی تھی۔ اس وجہ سے طلاق دونوں کے لئے آسان تھی' جب بھی تعلقات مجر

جاتے تو بغیر کی قانونی رکاوٹ کے وہ علیمہ ہو جاتے تھے۔ اس صورت میں بچ باپ کے یاس رہا کرتے تھے۔

ابتداء میں شادی فرض سمجی جاتی تھی کہ جو ایک ساتی ضرورت تھی گربعد میں شادی کا مقصد یہ ہوا کہ ججے پیدا کئے جائیں' میاں اور بیوی کے درمیان' مرد کو عورت پر زیادہ حق تھا اور عورت کے لئے لازی تھا کہ وہ شوہر کی اطاعت کرے۔

روم میں غلای کا ادارہ برا مضبوط اور پھیلا ہوا تھا۔ یہ غلام نہ صرف گھروں میں کام کرتے تھے بلکہ صنعت و حرفت اور کانوں میں بھی بطور مزدور محنت و مشقت کرتے تھے۔ ان سے کھیتی باژی کا کام بھی کروایا جا آ تھا۔ ان کے اور آزاد لوگوں کے درمیان نفرت و محبت کا رشتہ تھا۔ ان کے کام سے انہیں جو آرام اور مادی فوائد حاصل ہوتے تھے 'اس کا احساس اور ان کے ساتھ جو ظلم ہو آ تھا' اس خیال سے انہیں غلاموں کی جانب سے ڈر اور خوف بھی رہتا تھا۔ غلاموں کو آزاد کرنے کا بھی رواج تھا' اگر غلام ظلم سے تک آ کر فرار ہو آ تھا تو اس کے لئے روزی کے حصول اور پناہ کے لئے کوئی جگہ نہیں ہوتی تھی سوائے اس کے کہ وہ خود کو غلاموں کے آجر کے حوالے کر دے آگہ اس طرح اسے شاید اچھا مالک مل

معاشرے میں غلاموں کے بارے میں یہ احساسات تھے کہ یہ آزاد لوگوں کی طرح نہیں ہوتے۔ اس لئے ان کو بالغ بچوں کی طرح سے سجھا جاتا تھا۔ معمولی خطاؤں پر سخت سزاکیں دی جاتی تھی، انہیں اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ شادی کر کے اپنا خاندان بنائیں، اگر ان کے کسی غلام عورت سے بچے ہے تو وہ آقا کی ملکیت ہوا کرتے اور ان کے نام آزاد بچوں سے مختلف ہوا کرتے، نفسیاتی طور پر غلام اپنے ساجی رتبہ پر مطمئن ہوا کرتا تھا۔ وہ یہ اپنا فرض سجھتا تھا کہ آقا کی اطاعت کرے، اس کا وفاوار رہے کیونکہ اس صورت میں اسے مراعات ملتی تھیں، اگر آقا اس کی ہوی کے ساتھ سوتا بھی تھا تو اسے یہ برداشت کرنا ہوا۔ ہوتا تھا۔

اکثر آقا اپنے غلاموں کو سخت سزائیں دیتے تھے' ہیڈرین' (Hadrian) ایک روی بادشاہ نے ایک مرتبہ اپنے غلام کی آگھ پھوڑ دی' بعد میں جب اے احساس ہواکہ اس نے بادشاہ نے آگھ ہوڑ دی' بعد میں جب اس بر غلام نے جواب دیا کہ زیادتی کی ہے تو اُس نے غلام نے جواب دیا کہ

#### اسے اور کچھ نہیں چاہے ' سوائے پھوٹی ہوئی آگھ کے۔

غلاموں کی اس حالت زار سے متاثر ہو کر رواتی فلفہ کے تحت آقاؤں کو اس بات کی القین کی گئی کہ وہ اپنے غلاموں کے ساتھ بھترین سلوک کریں، گریہ محض نصیحت بھی اور اس کا مقصد یہ تھا کہ آقا اپنے اچھے سلوک سے اس اوارے کو مزید محکم کریں کو تکہ شخت مزاؤں کی وجہ سے غلام جسمانی طور پر تاکارہ ہو جاتے تھے یا مرجاتے تھے، جو کہ مالک کے لئے نقصان تھا، اس طرح وہ مزاؤں سے ڈر کر بھاگ جاتے تھے یا بعلوت کرتے تھے، اس لئے اچھے سلوک کا مقصد تھا کہ غلام اپنی حالت پر مطمئن رہیں اور وفاواری سے اپنے فرائفن مرانجام دیتے رہیں۔ اس سے مالک اور غلام کے روابط بھتر ہوں کے اور دونوں کے ورمیان جو کشیدگی ہے، وہ ختم ہو جائے گی۔

آخری دور میں غلاموں کو شلوی کی اجازت دے دی گی معنی شاہی فرامین کے ذریعہ اس کی ممانعت کر دی گئی متی کہ کنیز کو بطور طوا نف رکھا جائے گا اگرچہ ان اخلاقی اصولوں کے پرچار سے غلای کے ادارے پر تو فرق نہیں پر آگرید ضرور ہوا کہ ان اصولوں کی وجہ سے لوگوں نے غلاموں کے بارے میں سوچنا شروع کر دیا۔

آخری دور میں جمیسائیت کے اثر سے غلاموں کو اخلاقیات کا یہ درس دیا گیا کہ انہیں آقا کی خدمت اس لئے نہیں کرنی چاہئے کہ وفلواری انہیں چیز ہے، بلکہ اس لئے کہ یہ ایک اخلاقی فرض ہے۔ اس زمانہ میں یہ روایت بھی پڑی کہ غلام کے خاندان کو عکڑے کوئے کر کے نہیں پیا جائے گا۔

اس سے اندازہ ہو آ ہے کہ روی عمد کے آخر میں اس ادارے میں طالت کے تحت تبدیلی آ رہی متی اور لوگوں کے روید غلاموں کے بارے میں بدل رہے تھے۔

اس وقت تک مگریس رہنے والے افراد کے لئے جمائی کا کوئی تصور نہیں تھا۔ ملازم اور غلام رات کو جمال بھی مجکہ مل جاتی تھی' سو جاتے تھے اور اکثر الیا بھی ہو یا تھا کہ رات کو آقا یا ماکن کے ساتھ کرے میں زمین پر لیٹ کر سو جاتے تھے۔

امراء کی عورتیں جب بھی باہر جاتیں تو ان کے ساتھ طازمائیں ہوا کرتی تھیں۔ ان کا جائداد میں برابر کا حصہ ہو تا تھا اور آگر وہ خود صاحب جائداد ہوں تو دمیت بھی کرتی تھیں' جو عورتیں مردوں سے زیادہ مال دار ہوتی تھیں' وہ شوہروں کی فرمال بردازی نہیں کرتی

تنيں۔

مرد کو اس بات کی آزادی مخی کہ وہ بیوی کے ساتھ ساتھ داشتائیں بھی رکھ سکنا تھا جو کہ آزاد عور تیں ہوتی تھیں' ان سے جو اولاد ہوتی مخی ان کے نام مال کے ساتھ شکک ہوتے تھے۔ ہوتے تھے۔

جو غلام آزاد ہو جاتے تے وہ اکثر اپنا کاروبار کرتے تے کم ان لوگوں کے لئے طبقاتی معاشرے میں کوئی مقام حاصل کرنا مشکل تھا۔ یہ اپنی دولت کے باوجود باعزت سابی رتبہ حاصل نہیں کر کتے تھے کیونکہ آزاد غلاموں کے لئے کوئی ایبا معاشرتی طبقہ نہیں تھا کہ جو انہیں اپنے اندر ضم کر لے۔ یہ خود نہ تو اپنا علیمہ سے خاندان بنا کتے تھے اور نہ بی خاندان کی بنیاد پر عزت و مرتبہ حاصل کر کتے تھے گر ایک نسل کے بعد یہ معاشرہ میں کھل مل جاتے تھے اور اپنی دولت کے لحاظ ہے کوئی نہ کوئی معاشرتی مقام حاصل کر لیتے تھے۔

رومیوں میں غلاموں کو آزاد کرنے کا دستور تھا۔ آزاد کرنے کی کی دجوہات تھیں۔ اکثر مرتے ہوئے غلام کو آزاد کر دیتے تھے' آگہ وہ بحثیت آزاد شری کے مرسکے۔ آقا یا مالک بھی اپنی موت کے قریب غلاموں کو آزاد کرتے تھے' یہ بھی ہو آ تھا کہ آقا غلام کو تجارت اور کاروبار کی اجازت دے دیتا تھا اور اس سے یہ طے کر لیتا تھا کہ خاص رقم کی ادائیگی کے بعد وہ آزاد ہو جائے گا۔

روی معاشرے میں ہر آزاد کھیں کو کسی سرپرست کی ضرورت ہوتی تھی کہ جو اس کی حفاظت کر سکے کیونکہ طازمت کے حصول اور سیاست میں کاسیابی کے لئے ضروری تھا کہ کوئی بااثر مخص اس کی حمایت کرے۔ اویب و شاعر اور فلسفی کہ جو اپنا زیادہ وقت علم کے حصول میں صرف کرتے تھے ان کی آمدنی کے کوئی ذرائع شیں ہوتے تھے۔ اس لئے وہ بھی کسی سرپرست کی تلاش میں ہوتے تھے کہ جو ان کی ملل ضروریات کو پورا کرے اور یہ فرصت کے ساتھ اپنے ادلی و علمی مشاغل میں مصروف رہیں۔

اگرچہ بعض افراد وولت مند ہوتے تھے مگر اس کے باوجود وہ کسی بوڑھے مال وار سررست کی علاش میں رہے تھے آگہ وہ اپنی وصیت میں انہیں حصہ وار بنائے۔

دستوریہ تھا کہ سرپرست کے متوسلین مبع کے وقت اس کے ہاں حاضری ویتے تھے' غیر عاضری کو نافرمانی سمجھا جا یا تھا۔ حاضری کے وقت یہ لوگ روی قبا پہنے ہوئے ایک قطار میں

کرے ہو جاتے تھے اور باری باری مررست سے ملتے تھے' یہاں پر ہر آنے والے کو کوئی نہ کوئی تحف ما تھا' کھانے کے وقت پر ہر فرد کو اس کی حیثیت کے مطابق کھانا دیا جا تا تھا۔
مررست کے اس ادارے اور اس کی اہمیت سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ معاشرے میں

حکومتی اثر و رسوخ قائم رکھنے کا ایک ذریعہ تھا۔ اس کے ذریعہ دولت مند اور بااثر افراد اپنی قوت و طاقت کو قائم رکھنے تھے' کی لوگ حکومت کے ارکان ہوتے تھے۔ اس سے معاشرے میں بااثر و محروم "طبقول کی بنیاد پڑی" نچلے طبقول کے لوگ بنیر کسی کی مربر ستی کے خود کو محفوظ نہیں سمجھنے تھے۔ سربرست نہ صرف ان کی بالی ضروریات کو پورا کرتا تھا' بلکہ یہ ان کے روز مرہ کے کاموں میں بھی مدو دیتا تھا اور ان کی سفارش کرتا تھا۔ اس سے یہ بھی اندازہ ہوتا ہے اور ان کی سفارش کرتا تھا۔ اس سے یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ ایک ایک اور کی معاشرہ میں کوئی ایمیت نہیں تھی' اور نہ ہی ذہنی صلاحیت ترتی میں مدوگار ہوتی تھی' جب سک کہ کوئی اس کی سربرست نہ کرے' اس لئے ماتحت لوگ بھیشہ سربرست کی خوشاد میں معروف رجے تھے' تاکہ اس کی خوشادوی حاصل ہو سکے اور اس کی سربرست کی خوشاد میں معروف رجے تھے' تاکہ اس کی خوشادوی حاصل ہو سکے اور اس کی سفارش پر وہ ترتی کر سکیں۔

دو سری طرف سربرست کو مصابیان کی ضرورت ہوتی تھی تاکہ ان کے ذریعہ وہ اپنی شان و شوکت برقرار رکھ سکے کوئلہ کسی کی شہرت اور عزت اس پر منحصر تھی کہ اس کے ر دروازے پر کس قدر لوگوں کا مجمع ہوتا ہے۔ اس مجمع کو برقرار رکھنے کے لئے یہ شان دار دعوتیں کرتے اور لوگوں کی سفارش کرتے تھے کوئکہ اس سے ان کی عزت برحتی تھی اور

دعو تیں کرتے اور لوگوں کی سفارش کرتے تھے' کیونکہ اس سے ان کی عزت برحتی تھی اور وہ لوگوں میں جانے و بیچانے جاتے تھے۔ رومی وور حکومت میں سرکاری عمدے وار اپنی تنخواہ کا بندوبست خود کرتے تھے' جو

فرجی دستہ دیمات میں تعینات ہو آ تھا وہ کسانوں سے پیے وصول کر آ تھا، جن لوگوں کو عمدے داروں سے کام ہو آ تھا وہ ان کے لئے بطور رشوت تھے تھا نف لاتے۔ رشوت کا دستور عام تھا۔ لوگ عمدے داروں کو خوشی سے بھی دیتے تھے اور یہ لوگ اپنے عمدے اور طاقت کو استعال کرتے ہوئے لوگوں سے جریہ بھی پیے وصول کرتے تھے۔ اس طرح سے غیر قانونی نیکس وصول کرنا عام تھا۔ حکومت اس لئے خاموش رہتی تھی کہ اسے اس کا حصہ متا

ماون میں و حول کرن کا مام عاف حوص اس سے طاقوں رائی گی کہ اسے اس و حصہ منا رہتا تھا۔ صوبوں کے گورنر اپنے عمدے کے دوران خوب دولت اسمنی کرتے تھے اور اس سے اپنی جاکدادیں بناتے تھے۔ جریہ بیسہ وصول کرنے کے علاوہ گورنر تجارت بھی کرتے تھے، اور اس سے بھی دولت اکشمی کرتے تھ' ان طالت میں حمدے داروں کے لئے چالاک اور بے ایمان ہونا ضروری تھا' جو لوگ ایمان دار تھے ان کے لئے طالت سخت ہوا کرتے تھے۔

ردی عمدے داروں کے لئے عزت و وقار بردی اہم چز تھی' اگر ان سے یہ چین لی جاتی تو معاشرے میں ان کی حیثیت کر جاتی تھی۔ اس لئے یہ وہ اپنی عزت کی خاطر زندگی تک و قران کر دیتے تھے۔

تک کو قران کر دیتے تھے۔

ردی امراء صوبائی شہوں میں اپنے ذاتی اخراجات سے عمارات تعیر کراتے تے اور عوام کی تفریح کے لئے جگہوؤں کی لوائیاں یا ووسری تفریحات منعقد کراتے تھے' ان عمارات کا مقصد شہر کو خوبصورت بنانا اور شہریاں کو تفریح پنچانا ہوا کر تا تھا' جو امراء شہر کی سولتوں میں اضافہ کرتے تھے انہیں "فاور آف ملی" یا سررست شہرکا خطاب دیا جاتا تھا' اس خطاب کو وہ اپنے مقبرے پر لکھا کرتے تھے اور اکثر ان کی خدمات کے اعتراف میں شہر میں ان کا مجسمہ بنا کر ایستادہ کیا جاتا تھا۔

امراء خود کو معاشرے ہیں اہم تصور کوتے تھے' شادی بیاہ کے موتعول پر لوگوں کی رعوتیں کرتے تھے۔ اس کے علاوہ تفریح رعوتیں کرتے تھے' سوٹ کے موقع پر بھی لوگوں کو کھانا کھلاتے تھے۔ اس کے علاوہ تفریح کے لئے لڑائی کے تماشے منعقد کراتے تھے جو بھی موقع ہوتا تھا شہر کی فلاح و ببود کے لئے پیے خرچ کرتے تھے۔ ان کی ان سرگرمیوں کی وجہ سے ان کی فیاضی و سخاوت کا پہلو لوگوں کے سامنے آیا تھا' جو ان کی عزت میں اضافہ کرتا تھا۔

موت کے بعد اپنی یاد کو برقرار رکھنے کے لئے اکثر امراء اپنی جاکداد وقف کر دیتے تھے کہ جس کی آمدنی سے ہرسال ان کی برسی منائی جاتی تھی یا بھی ان کے نام سے کوئی تہوار منایا جاتا تھا' فیاضی و سخاوت میں نام پیدا کرنے کے سلسلہ میں یہ لوگ ایک دو سرے سے مقابلہ کرتے تھے' شانا پلک جمام میں اگر ایک نے قسل کے لئے مفت تیل فراہم کیا ہے تو دو سرے نے عوام میں خوشبودار تیل تقسیم کرنا شروع کر دیا۔ ایک امیر نے اظہار خیال کرتے ہوئے کہا تھا کہ "میں چاہتا ہوں کہ جب میں مروں تو میری موت مثالی بن جاھے " اس لئے امراء کے محبوب مشاغل میں دعو تیں' سرکیس' تماشے کرانا عمار تیں بنوانا' مجمد اے ستوہ کرانا عمار تیں بنوانا' مجمد اے ستوہ کرانا عمار تیں بنوانا' مجمد اے ستوہ کرانا تھا۔

روی امراء دیماتیوں کو تھارت سے دیکھتے تھے اور شروں میں کہ جمال مزدوروں کی

تعداد كانى ہوا كرتى تمى انس شبكى نظرے جانچے تھے۔ ایک مرتبہ ردى شنشاہ كے تھم اسكندريہ شهرے كسانوں كو اس لئے نكل ديا كيا تقاكہ ان كے طور طريق شروں جيے نہيں تھے۔ روى عمد ميں شهركى اپنى حيثيت ہوا كرتى تمى كہ جمال ميوليل كونسلوں كے ذريعہ عوام كو قابو ميں ركھا جاتا تھا۔ امراء ميں كام كرنے كا رواج نہيں تھا يہ اسے برا بجھتے أن سے نزديك محنت ب وقعت چيز تمى ، جبكہ فرصت كى اپنى شان تمى۔ اس وجہ سے معاشرہ ميں ہاتھ سے كام كرنے والا ذيل اور كم تر تھا۔ جو محنت نہيں كرتے تھے وہ معاشرے ميں صاحب وقار تھے ، كام سے نفرت كى ايك وجہ يہ بمى تمى كہ محنت مزدورى كے كام غلام كياكرتے تھے اور غلاموں كا ساجى رتبہ معاشرے ميں كيے نہيں تھا۔

یونانی معاشرے میں بھی دولت مند اور امراء کھے لئے کام کرنا ان کی شان اور مرتبہ کے خلاف سمجھا جاتا تھا ان کے نزدیک کمل آدی وہ تھا کہ جہ سے پاس فرصت ہی فرصت ہو افلاطون کے نظریہ کے مطابق شریوں کے لئے ضروری شبے کہ وہ دیمات میں غلاموں کی محت سے پیداوار پر پرورش پائیں اور شروں کو منظم کریں۔ خجارت بھی غیر اہم لوگوں کے پاس ہونا چاہئے اگر شہری کو فرصت مل جائے تو وہ انسانیت کی پیجیل کے لئے کام کرے۔ ارسطو نے کام کرنے والوں کے لئے کما ہے کہ کام وہ کرتے ہیں جو افا تیات کے معیار پر ارسطو نے کام کرنے والوں کے لئے کما ہے کہ کام وہ کرتے ہیں جو افا تیات کے معیار پر زندگی نمیں گذار کتے ایک اور یونانی فلنی ڈیمو سینھینز کا کمنا ہے کہ چونکہ غریب انسانوں کی طرح نمیں رہے اس لئے وہ پورے انسان نمیں انسانیت صرف امراء میں ہوتی انسانوں کی طرح نمیں رہے اس لئے وہ پورے انسان نمیں انسانیت صرف امراء میں ہوتی

اس کی ایک دلیل سے بھی متنی کہ چونکہ محنت مزدوری کرنے والے اپی تمام زندگی روزی کے لئے اور کام کرنے میں گذار دیتے ہیں' اس لئے ان کے پاس اتنی فرصت ہی نہیں ہوتی کہ وہ کچھ تخلیق کر سکیں۔

لکن ناریخی شادتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ امراء اور دو سرے طبقوں میں تعلقات نمیک نیس تھے، معاشرے میں طبقاتی شعور ابحر رہا تھا، خاص طور سے امراء اور تاجروں میں اختلافات پیدا ہو رہے تھے، اس کی وجہ یہ تھی کہ تاجر اپنی دولت کی وجہ سے بااثر ہو رہے تھے، ان کے اس اثر سے امراء کے طبقے میں بے چینی پھیل رہی تھی، اس لئے انہوں نے تاجروں کو حقارت سے دیکھنا شروع کر دیا اور انہیں لالجی، خود غرض، منافع خور، نودو لتے کہہ

کر ان کا خان او افا شروع کر دوا اس بات پر بھی تقید کی می کہ آجر دولت کی خاطر دوردراز

کا سنر کرکے فطرت کو خراب کرتے ہیں۔ سمندر پار کرکے اس کی سرحدوں کو تو رُتے ہیں اور

یہ کہ یہ لوگ دو سرے ملکوں سے واپسی پر برائیاں ساتھ لاتے ہیں اس کے مقابلہ میں امراء
اپنی جاگیر اور رتب کی بناء پر خود کو اعلی سمجھتے تھے ان کا خیال تھا کہ زمین سے ناطہ ہونے کی
حیثیت سے وہ آجر سے زیادہ ممتاز ہیں اور انہیں کی سرپرستی میں معاشرے میں کلچر پیدا ہو تا

ہے اور چھیلتا ہے۔

یونانیوں کی طرح رومیوں میں بھی عزت کا پیانہ یہ تھاکہ کس کو کتنی فرصت ہے۔ اور کوئی کیا کام کرتا ہے؟ روی فلنی سرو کا کمنا تھا کہ تجارت ایک گندی چیز ہے، لیکن اگر برے بیانے پر کی جائے تو بری نہیں ہے، صنعت کار اور وست کار جو ہاتھ سے کام کرتے ہیں، وہ مجلی ذات کے ہیں، انجینئر اور ڈاکٹر قاتل عزت ہیں، اگرچہ دو سرے معززین کے برابر نہیں۔

اگر کوئی امیر اپنے محل یا فرنیچرہے چھٹکارا پانا چاہتا تو وہ اسے نیلام کر دیتا تھا' بادشاہ بھی اپنی چیزوں کا نیلام کرتے تھے' اگر کسی کو قرض دیا جاتا تو اس سے سود وصول کیا جاتا تھا' اگر یوی کے جیز میں دیر ہو جاتی تھی تو باپ اس پر سود دیتا تھا۔ ہر کام کے لئے چیسے تھے' اگر طبقہ اعلیٰ کی خانون سے تعلقات ہو جاتے تو اس کو رقم دی جاتی تھی' اگر کوئی بیوی شوہر سے بے وفائی کرتے ہوئے چاہنے والے سے تعلق قائم کرتی تو اس سے سلانہ رقم لیتی تھی' بیہ رقم کام کا معاوضہ سمجمی جاتی تھی۔

سود پر رقم دینے والے بگرزیا ساہوکار نہیں' بلکہ امراء اور سینیٹرز ہوا کرتے تھے' لوگ ملل دار مخص کے گرد جمع رہنے اور اس کی خوشلد کرتے تھے تھے' آکہ وہ انہیں اپنی وصیت میں یاد رکھے' اس لئے کسی کے گرد خوشلدیوں کا جمع ہونا اس کے اعلیٰ ساجی رتبہ کی نشانی سے۔ تھی۔

اہر آثار قدیمہ نے تقریباً ایک لاکھ کے قریب قبروں کے کتبے وریافت کے ہیں۔ یہ کتبے صرف امراء کی قبروں پر بھی نصب ہوتے تھے، بلکہ عام لوگوں کی قبروں پر بھی نصب ہوتے اسے، بلکہ عام لوگوں کی قبروں پر بھی نصب ہوتے، ان کتبوں میں لوگوں کے لئے متعین تھا، میں حبیس نصیحت کرنا ہوں کہ زندگی کو جمیں اتا عرصہ زندہ رہا کہ جو میرے لئے متعین تھا، میں حبیس نصیحت کرنا ہوں کہ زندگی کو جمید نے دیاوہ پر سرت بناؤ، کی زندگی ہے، میں نے بھی کمی فلنی کی باتوں پر وحمیان نہیں ویا اور اس لئے خوش رہا، ڈاکٹروں سے ہوشیار رہو کہ کی وہ لوگ ہیں، جنبوں نے جمعے مارا

ان کتوں میں دو سری زندگی کے بارے میں کچھ نسیں ملک ایبا معلوم ہو آ ہے کہ رومی اسی زندگی سے مطمئن تھے اور دو سری زندگی کی انسیں کوئی فکر نسیں تھی مرنے والا ان کتیں کے ذریعہ آزادی کے ساتھ اپنے خیالات کا اظمار کرتا ہے ، وہ ان لوگوں کو برا بھلا کہتا ہے ، جنبوں نے اسے زندگی میں تکلیف پنچائی تھی۔ ایک کتبہ میں محسن کش دوست کو لعنت ملامت کرتے ہوئے اسے ڈاکو کہتا ہے ، ایک باپ اپنے کتبہ میں اعلان کرتا ہے کہ اس نے بی نافرمان بی کو عال کر ویا ہے ، ایک مال کی عورت کو الزام دبتی ہے کہ اس نے اس کے بیٹے کو زہر دے کر ہلاک کر دیا۔

اس طرح قبر کے ان کتوں میں مرنے والے اپی شکایات 'نصیحنیں اور ہدایات کا اظہار کرتے تھے۔ اور ان سب کا موضوع ندہب نہیں ' بلکہ دنیاوی ہے ' اس سے اندازہ ہو آ ہے کہ ان کو آخرت کا کوئی خوف نہیں تھا اور نہ ہی انہیں اپنی مغفرت کی کوئی فکر تھی۔ مثل ایک امیر نے اپنے ڈائنگ ہل میں یہ تکھوا کر لگا رکھا تھا کہ "ممیانی کر کے جھڑالو زبان

ے پہیز کرد' آگر نمیں' تو اپنے گھر بطے جاؤ۔ اپنی شموت بھری نظروں سے دو مروں کی بیویوں کو مت گھورد' بمتر ہے کہ چرے پر پاکیزگی کا نور ہو۔

امراء اور حکومت کے اعلیٰ حمدے داروں کے لئے یہ لازی تھا کہ وہ عوام کے سامنے سنجیدہ رہیں' ایک و مرے ہے مامنے سنجیدہ رہیں' ایک و مرے سے ہنی خرف اشارہ کرتے ہوئے کما تھا کہ امراء کو پبک کے سامنے سنجیدہ اور دوستوں میں خوش باش رہنا عائے۔

ان کے مقابلہ میں ایک عام آدی پر کسی قتم کی پابندیاں نہیں تھیں' وہ نہی نداق میں آزاد تھا' زور زور سے گا سکتا تھا' شور مچا سکتا تھا' احجیل کود کر سکتا تھا۔ اس چیز کے پیش نظر سیسیسکانے کما تھا کہ ایک غریب آدمی کو زیادہ اور زور سے جننے کی آزادی ہے۔

اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ امراء کو اپنے وقار' اور عوام میں اپنی عظمت برقرار رکھنے کے لئے اپنی خواہشات اور جذبات کو دباتا پڑتا تھا' اس سے بیہ بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ روم میں لوگوں کے رویئے اور رجانات حکراں طبقوں کی مرضی کے مطابق ہوا کرتے تھے اور طبقہ اعلیٰ کو بیہ خوف رہتا تھا کہ لوگوں میں ان کی عادات اور آداب کے بارے میں کیا رائے ہے؟ اس لئے اگر کسی سے کوئی غلطی ہو جاتی تھی تو وہ اس پر سب کے سامنے شرمندگی کا اظہار کرتا تھا۔

معاشرے میں توہم پرستی کا بھی زور تھا' امراء خصویت سے ہر کام شروع کرنے سے پہلے نجومیوں سے مشورہ کرتے تھے' خوابوں کی تعبیر پوچھت' بھوت پریت پر بھین کرتے اور اس بات پر بھی یقین رکھتے تھے کہ نظر بد ان کی زندگی پر اثر انداز ہوتی ہے' اس لئے جادو و ٹونے کے ذریعہ اس سے خود کو بچایا جائے۔

روی معاشرے میں عورتوں اور مردوں کے درمیان واضح فرق ہو گیا تھا' عورت کا جو مقام متعین ہوا تھا' اس میں اس کا کردار دیا ہوا تھا' اس لئے عورت کے اس پس ماندہ مقام کی دجہ سے وُرتوں کی خصوصیات کو انتمائی تنقیدی نظر سے دیکھا جا آتھا اور یہ فرق کیا جا آتھا کہ مردانہ اور زنانہ خصوصیات کیا بٹ ؟ اگر کسی مرد میں زنانہ خصوصیات میں سے کوئی بھی پائی جا آتھ تھی۔ اس سے معاشرے میں پائی جا آتھ تھی۔ اس سے معاشرے میں بائی جا آتھ تھی۔ اس سے معاشرے میں کا مقد مردان کردار کے لئے انتمائی معز تھی۔ اس سے معاشرے میں بائی جا آتھ کر جا آتھا' اس وجہ سے ردی معاشرے میں عورتوں کی طرح بولن' اشارے کرنا'

- باتھ ہلانا اور آستہ آستہ چلنا کردار کی کروری متی مردانہ کردار کے لئے مختی اور در مشکی کو مروری سمجا جاتا تھا کہ جیسے کرور جم کا حصہ جرافیم سے خود کو محفوظ نہیں رکھ سکتا ہے اس خود کو محفوظ نہیں رکھ سکتا ہے اس خود کی مرد کو برائیوں جس الجھا دیتی ہے۔ اس سے آرام اس پندی اور عیش و عشرت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں اور مرد عورتوں میں دلچی لینے لگتا ہے الذا سل پندی دور کرنے کے لئے ضروری ہے کہ مرد جات و چوبند رہے۔

روی فلفیوں نے انسان میں برائیوں کی جز خواہشات کو بتایا ہے کہ جو انسان کو نہ صرف انتا پند بنا دیتی ہیں' اس طرح یہ گوتم مرف انتا پند بنا دیتی ہیں' اس طرح یہ گوتم بدھ کی تعلیمات کے قریب تھے کہ جو انسانی نجات کے لئے خواہشات کے خاتمہ کو ضروری سجھتے تھے۔

امراء کے بارے میں لوگوں کا آثر اس چیز سے بنا تھا کہ کون عمارتوں کی تعییر وعوتوں ا مصاحبوں اور عورتوں پر بے تحاشہ خرچ کرتا ہے؟ اور کون ہے کہ جو دولت جمع کرتا ہے اور اسے استعال نہیں کرتا؟ جو لوگ وولت خرچ کرنے میں کتوی کرتے تھے ' ان لوگوں کو معاشرہ میں برا سمجھا جاتا تھا کو تکہ دولت کے بارے میں یہ تصور تھا کہ اسے خرچ کیا جائے ' جمع نہ کیا جائے۔

محفلوں میں اس بات کا بورا بورا خیال رکھا جاتا تھا کہ بزرگوں کا احرام کیا جائے اور ان کے احکات بر عمل در آمد کیا جائے۔

روی بادشاہوں کے ہاں دربار کی روایت نہیں ہوتی تھی' یہ محل میں رہا کرتے تھے۔
اور تقریباً ہر شام امراء کی دعوت کیا کرتے تھے کہ جس میں اہم حکومتی عمدے دار' سینیٹرز
جع ہوا کرتے تھے' عام لوگوں کے ملنے کی جگہ شراب خانے ہوا کرتے تھے۔ یماں پر عام
لوگ نہی ذاق کرتے اور آپس میں لڑائی جھڑے کرتے تھے' عام لوگ امراء کے گھروں پر
حانا ہے عزتی سجھتے تھے۔

ہر شہر میں پیشہ ور لوگوں کا ایک ادارہ' یا کالج ہوا کرنا تھا' جس کے ممبر صرف مرد حضرات ہوتے تھے' یہاں پر یہ لوگ آپس میں طاکرتے تھے اور ایک دوسرے کے دکھ درو میں شریک ہوتے تھے' اس کے ممبر غلام بھی ہوتے تھے' کو ذکہ یہ چاہتے تھے کہ انہیں مرنے کے بعد لاچار نوگوں کی طرح دفن نہ کر دیا جائ' کو تکہ یہ چیشہ ورانہ کالج ممبروں کو اپنے

مقرر شدہ قبرستانوں میں شان و شوکت سے دفن کرنا اور ان کی یاد میں ایک بدی دعوت منعقد کرنا تھا۔ حکومت عام لوگوں کے اس طرح سے جمع ہونے کو شبسہ کی نگاہ سے دیکھتی اور ان سے خطرہ محسوس کرتی تھی۔

تواروں یا خاص موقعوں پر جانوروں کی قربانی دی جاتی تھی اور ان کا گوشت بکا کر دوستوں کی دعوت کی جاتی تھی اور ان کا گوشت بکا کر دوستوں کی دعوت کی جاتی تھی، اگر مندر میں قربانی کرتے تو گوشت کر دیتا تھا۔ غریب بجاری کے حوالے کر دیتے جو اسے اپنی آمانی کے لئے قصابوں کو فروخت کر دیتا تھا۔ غریب لوگ جو جانوروں کی قربانی نمیں کر سکتے تھے، وہ محض مرفی کی قربانی کرتے اور اس کا گوشت بکا کر کھاتے، یا محض روٹی کو قربانی کی میزیر رکھ کر اس فرض سے آزاد ہو جاتے تھے۔

لنے کی جگہوں میں جمام' سرکس' رتھوں کی دوڑ کے مقابلے اور جگہوؤں کے درمیان الزائی کے مواقع ہوتے تھے' جمام میں جاتا محض حسل کرتا اور صفائی ہی نہیں ہوتا تھا' بلکہ یہ لوگوں سے طنے' بات چیت اور بحث و مبادشہ کی جگہ بھی ہوتی تھی' قلنی اور عیمائی حسل نہیں کرتے تھے' قلنی کی گندھی اور ابھی ہوئی داڑھی اس کی پربیز گاری اور علم کی علامت تھی' امراء کے گھروں میں ان کے اپنے جمام ہوتے تھے کہ جو کئی کمروں پر مشتمل ہوتے تھے' جمل معمولی فیس دے کر وہ اس کی سمولتوں سے فاکدہ اٹھاتے تھے۔

تفریح کے لئے لوگ تھیٹر میں بھی جایا کرتے تھے 'آھے چل کر جب عیمائی ذہب ذرا مقبول ہوا تو اس نے اس پر تقید کی کہ تھیٹر ڈراموں کے ذریعہ لوگوں کے نفسائی جذبات کو ابھارا جاتا ہے ' انہوں نے سرکس کی بھی برائی کی اور جنگجوؤں کی لڑائی کو فالمانہ کما' کیونکہ اس میں وہ وہ مخص مقابلہ کرتے ہوئے ایک دوسرے کو ہلاک کرنے کی کوشش کرتے تھے اور آخر میں فکست کھانے والا بار ویا جاتا تھا' اس سے معاشرے میں یہ تصور ابحرا کہ زندہ رہے کا حق صرف اور صرف توت والے کو ہے 'کزور اور بزدل مخص کے لئے اس دنیا میں کوئی جگہ نہیں ہے۔

اس دنیا میں رہتے ہوئے انسانی مصائب و پریشانیوں کو کیے کم کیا جائے ' یہ وہ سوال ہے کہ جس سے ہر انسانی معاشرہ آج تک دوچار ہے ' اس کا حل دو طریقوں سے نکالنے کی کوشش کی گئی ہے ' یعنی ندہب اور فلسفہ۔ رومیوں میں آخرت کا تصور شک و شبہ والا تھا'

وہ موت سے مراد بھی یہ لیتے تھے کہ اس سے انسان کو تمام جھنجھنوں سے نجات مل جاتی ہے اور وہ حالت سکون میں چلا جاتا ہے۔

ردمیوں کے دیو آئوں سے تعلقات تاجرانہ هم کے تھے، مثلاً اگر ایک روی دیو تا جیوپیٹر
کو قربانی دیتا تھا، تو وہ امید کرتا تھا کہ اس کے بدلے میں وہ اس کی خواہش پوری کرے گا،
بالکل اس طرح جیے دو آدی کے درمیان معلہے کی پابندی ہوتی ہے، اگر اس میں اسے
ناکای ہوتی تو وہ کتا کہ ''اوہ جیوپیٹر! کیا یہ ایمان داری کا سودا ہے؟'' اس طرح سے جب کوئی
مخص بیار ہو کر مرجاتا تو وہ دیو آئوں پر تقید کرتے کہ اسے کیوں نہیں بچایا؟ جب ایک
مقبول عام شنزادے کی موت ہو گئی تو روی مجمع نے ضعبہ میں مندروں کو ڈ ھا ویا۔ ایک
مصنف نے اس پر لکھاکہ ''جب دیو آئوں نے مجھے نہیں بخشا تو میں بھی انہیں نہیں چھوڑوں

لوگ اپنے اور دیو ہاؤں کے تعلقات کو اسی نظرے دیکھتے تھے 'جیے ان کے اور امراء و باوشاہوں کے درمیان رشتے ہوا کرتے تھے 'وہ نہ تو دیو ہاؤں کے سامنے جھکتے تھے نہ ان سے وفاداری کا اعلان کرتے تھے اور نہ ان سے ڈرتے تھے 'مثلاً وہ دیو ہا سے اس طرح مخاطب ہوتے تھے۔ "مجھے صحت مند کر دو' میں تمہیں قریانی چش کروں گا"۔

روی ندہب میں اتن کچک بھی کہ ہر آدی اسے اپنی مرضی کے مطابق ڈھال لیا کرتا تھا۔ یہ روح کی لافانیت پر یقین نہیں رکھتے تھے۔ اور نہ ہی آخرت کو مانتے تھے' یہ ضرور ہے کہ مرنے پر جمینرو تکفین بوے اہتمام سے ہوتی تھی۔ موت ان کے لئے ایک لمجہ اور طویل سفر کے بعد آرام کا ذریعہ تھی' مرنے والوں کی یاد منایا کرتے تھے اور ان کی قبروں پر بطور یادگار تھنے چھوڑ آتے تھے۔

ندہب کے علاوہ کی فلسفیانہ فرقے تھے 'جن میں ایسی کیورین اور رواتی خاص طور سے قاتل ذکر ہیں ' ان کا مقصد تھا کہ انسان میں اس قدر اعتماد پیدا کیا جائے کہ وہ ویو آؤں کے خوف سے آزاو ہو سے اور اسے موت کا کوئی ڈر نہیں رہے۔ رواتی یہ درس ویتے تھے کہ انسانی ذہن کو اس بلندی تک لے جایا جائے کہ جمال اسے کوئی نقصان نہ پہنچا سکے اور فرد ' تقدیر و حادثات سے علیمہ ہو کر مسرت حاصل کر سکے۔ ایسی کیورین کا کمنا تھا کہ زندگی کا مقصد خود کو تمام توہمات سے آزاد کرنا ہے۔ یہ دونوں فرقے موت کا زراق اڑاتے تھے اور

خواہشات سے دور رہنے کی تفقین کرتے تھے 'خصوصیت سے دولت اور عزت کی خواہشات سے ایبی کیوریں کے مطابق انسان کو جموثی خواہشات سے نجات پاکر دانش اور شمنڈ سے پانی کے سمارے زندہ رہتا چاہیے۔ رواتی فلفی کتے تھے کہ انسان کو اپنے خاندان اور شمر سے محبت کرنی چاہیے 'آگر وہ ان سے غفلت برتے گا تو اسے ناکمل ہونے کا احساس رہے گا۔ دونوں اس بات پر شخق تھے کہ آگر کوئی فرد بیاری یا ظلم کی دجہ سے زندگی کا لطف نہ اٹھا سکے تو اسے خودکشی کر لینی چاہئے۔ یہ اظا تیات کا درس نمیں دیتے تھے ' بلکہ انسان کو خوشی و مسرت کی جانب لے جاتے تھے۔

معاشرے میں فلسفیوں کا اپنا کردار تھا' ان کا رہن' سن عام لوگوں سے مختلف ہوا کر آ تھا' یہ لوگوں کو برا بھلا کتے تھے' ان پر تقید کرتے تھے' انہیں تھیحت کرتے تھے اور جن شروں میں جاتے' وہاں مشورے دیتے تھے' ان کی مثل سکولر جماعت کی تھی' لوگ موت کے وقت ان سے بات چیت کرنا چاہتے تھے۔

ہر فلفی کی تعلیمات کے مطابق فرتے بن کئے تھے، جن کا مقصد حقیقت کی تلاش ہوا کر آتھ، یہ ایک دوسرے سے مناظرے اور بحث و مباحثے بھی کرتے تھے کہ جن میں لوگ شوق سے شرکت کرتے تھے، گر ان کا یہ ایمان نہیں تھا کہ ایک دن ان کی حیائی دنیا پر غالب آئے گی، ان کی کوشش ہوتی تھی کہ اپنے فلفہ کو عملی زندگی میں نافذ کر سکیں، اگہ اس سے لوگوں کی زندگی بدل جائے۔

معاشرے میں بیہ خیال پختہ تھا کہ فلفہ کی تعلیم کے بغیر کوئی تعلیم یافتہ نہیں کملا سکتا ہے' اس لئے فلفہ کا ذوق عام لوگوں میں سرایت کر گیا تھا اور جب بھی فلفیانہ لیکچر ہوتے تھے۔ امراء کے گھروں میں فلفیوں تھے تو لوگ انہیں سننے کے لئے جوق در جوق جمع ہوتے تھے۔ امراء کے گھروں میں فلفیوں اور مفکروں کے بجتے اور کتابیں ہوا کرتی تھیں' جو ان کے فلفیانہ ذوق کی عکای کرتی تھیں۔

فلسفیانہ نظریات کے زیرائر خود کئی کو نہ صرف تسلیم کیا جاتا تھا' بلکہ اسے سراہا بھی جاتا تھا' کیونکہ اس کے ذریعہ ایک مخص اپنی تکلیفوں کو ختم کرکے ابدی آرام حاصل کر لیتا تھا' اس سے فلسفی بید فابت کرتے تھے کہ انسان کا اپنی زندگی پر کنرول ہوتا چاہیے' اسے فطرت یا اپنی توت کا تابع بن کر نہیں رہتا چاہئے۔

### دو سرا باب: آخری رومی عهد اور عیسائیت

آخری روی عمد میں طبقاتی فرق بہت زیادہ ہو گیا تھا اور طبقہ اعلیٰ کے لوگ خود کو نچلے طبقوں سے تعلیم و آداب کے ذریعہ علیدہ رکھتے تھے ' یہ فرق اس قدر بردھ گیا تھا کہ جم کی حرکات و سکنات ' اشارے یہاں تک کہ سانس لینے کے انداز کو بھی دیکھا جاتا تھا ' جم کی خوب صورتی پر خصوصی توجہ دی جاتی تھی' اس لئے اچھا کھانا' ورزش کرنا اور عسل و صفائی ضروری تھی۔ اچھے ' خوب صورت اور سڈول جم کی نمائش سے لوگ متاثر ہوتے تھے۔ کردار کی بلندی کے لئے ضروری تھا کہ غصہ پر قابو پایا جائے' جنسی تعلقات صرف برابر کے لوگوں سے رکھے جائیں' جنسی اختلاط سے پر ہیز کیا جائے' کیونکہ اس سے توانائی ضائع ہو جاتی ہو گئی تھیں' جب کہ عام عورت آزاد تھی' تصور یہ تھا کہ عورت محض تفریح کا ذریعہ ہے' اس لئے اسے ساسی عورت آزاد تھی' تصور یہ تھا کہ عورت محض تفریح کا ذریعہ ہے' اس لئے اسے ساسی معاملات سے دور رکھا جائے' طلاق آسان تھی۔ اگر عورت دو سرے مردسے تعلقات قائم کر معاملات سے دور رکھا جائے' طلاق آسان تھی۔ اگر عورت دو سرے مردسے تعلقات قائم کر اپنی تھی تو اس سے شوہر کے سابی رتبہ پر کوئی اثر نہیں بڑتا تھا۔

رومیوں کے آخری عمد میں معاشرے کی اخلاقیات میں تبدیلی آنی شروع ہو گئی تھی مثلاً خود کشی جو باعث وقار عمل تھا' اب اے ذہنی خرابی کا سبب قرار دیا جانے لگا' جب عیسائیت کی تعلیم پھیلنا شروع ہوئی تو اس نے بھی تبدیلی کے اس عمل کو تیز تیز کیا اور خاص طور سے اس کی زد میں نجی زندگی بھی آعمیٰ' فرد کا عمل اب مسلسل خداکی نظر میں رہنے لگا' قیامت کا خوف ول و وماغ بر طوی مو گیا اور زبی اتحاد بر زور ویا جانے لگا-

عیمائی ندہب کے مانے والوں نے اپنی جماعت کو متحد کیا اور اس اتحاد کی بنیاد ان کے عقائد تھے، جن میں اہم یہ تھے کہ کم سے کم جنسی تعلقات رکھے جائیں، مجرد زندگی سب سے المجھی ہے، کیونکہ اس طرح خود کو دو سروں سے علیحدہ کر لیا جاتا ہے، طلاق کو ختم کرکے شادی کے بندھوں کو بھیشہ کے لئے مغبوط کر ویا، طلاق کا تصور یہ تعاکہ ایک آدی جو اپنی یوی کو طلاق دیتا ہے، وہ یہ تسلیم کر لیتا ہے کہ وہ ایک عورت کو بھی قابو میں نہیں رکھ سکنا، شادیاں کم عمری میں ہو جایا کرتی تھیں، تاکہ جنسی تعلقات میں خرابی نہ ہو، بوہ عورت کے شادیاں کم عمری میں ہو جایا کرتی تھیں، تاکہ جنسی تعلقات میں خرابی نہ ہو، بوہ عورت کے لئے ایک بی راستہ رہ جاتا تھاکہ وہ چرچ کی خدمت کرہے۔

آگے چل کر عیمائیت جی جنی تعلقات سے کھل پر ہیز ہو گیا اور یہ نیک کردار کے لئے لازی بن گیا۔ چرچ کی راہنمائی کے لئے ضروری تھا کہ فرد تمام تعلقات سے آزاد ہو کر صرف چرچ کے لئے خود کو وقف کر دے' عیمائیوں کے اس طرز عمل سے غیر عیمائیوں میں ان کے لئے عزت و احرام پیدا ہوا' کیونکہ ود سرول کے لئے جنی تعلقات کو خیر آباد کمنا مشکل تھا' اس وجہ سے عیمائی راہنماؤں کا شار معاشرے کے طبقہ اعلی میں ہونے لگا۔

روی مشرکانہ معاشرہ میں موت کے بعد زندگی کا کوئی تصور نمیں تھا' اس لئے وہ کتوں پر اپنی خواہشات' تعریفیں اور شکائنیں ورج کراتے تھے' عیمائیت کے آنے کے بعد مرنے والی کی زندگی پر چرچ کا بعنہ ہوگیا' اس کی جمینر و تعفین' نذر و نیاز' گناہوں کی معانی سب کے لئے چرچ ذمہ دار ہوگیا' چرچ عیمائیوں کے علاوہ دوسرے عقیدے کے مانے والوں کے لئے وعا بھی نمیں کرآ' اس لئے لوگوں میں آخرت اور عذاب کا خوف پیدا ہوگیا۔

موت پر چرچ کا اثر اس وقت اور بھی برید کیا کہ جب قبرستان بھی چرچ کے اندر قائم
ہونے گئے۔ اب ان قبرستانوں میں وہی لوگ دفن ہونے گئے جو چرچ کی تعلیمات کو مانے
والے تھے۔ مزید فرق یہ بھی آیا کہ غریبوں کے قبرستان علیحدہ ہو گئے اور امراء نے اپنے لئے
مقبرے تقیر کرانا شروع کر دیئے۔ امراء اپنی وولت کے سمارے عیمائی شمیدوں کی قربت میں
دفن ہونا چاہج تھے۔ اس کا فیصلہ چرچ کرتا تھا اور ظاہر ہے کہ اس فیصلہ پر چرچ کے
عمدے داروں کی مرضی کو دخل تھا۔ یہ لوگ اکثر امراء کی دولت اور ان کے اثر و رسوخ
سے متاثر ہوتے تھے۔ چرچ کا مردوں پر جو تسلط ہوا' اس کی وجہ سے ان کا تعلق اب سک جو

شہری انظامیہ سے تھا' وہ ختم ہو گیا۔ اور وہ مرنے کے بعد بھی چہچ کے اثر میں رہے۔
عیدائیت کے زیراثر جو ایک اہم تبریلی آئی کہ وہ یہ کہ راحبوں (Monks) جن کے
معنی ہیں "تنا رہنے والے" ان کا طبقہ علیمہ سے پیدا ہوا۔ ان لوگوں نے دنیاوی زندگی کو
ترک کر ویا اور غیر آباد علاقوں' نجر اور ریکتائی زمینوں پر آباد ہو گئے۔ اس طرح یہ صحرائی
لوگ یا ہرمث (Hermit) کملانے گئے۔ ان کا خیال تھا کہ شہری اور دنیاوی زندگی انسان کو
میناہوں میں جٹلا کر دیتی ہے۔ اس لئے انہوں نے اس کا حل یہ نکلا کہ شہروں سے دور
ویرانوں میں رہا جائے کہ جمال شہری خرابیال پہنچ ہی نہ سکیں اور یہ ان سے دور فرشتوں
جیسی پاکیزگی کی زندگی گذار سکیں۔ یہ زندگی ان کے نظریہ کے مطابق جنت کی باند تھی' کہ
جس میں خاموشی تھی' سکون تھا' غور و گار کرنے اور عباوت کے لئے کسی کا دخل نہیں تھا۔
اس زندگی سے متاثر ہو کر قریب کی آبادیوں کے لوگ ان کے مرید ہو گئے اور یہ ان کے
زیبی راہنما بن گئے۔

صحراؤں ' بیابنوں یا بہاڑی علاقوں میں خانقابوں کی تقیر کی وجہ سے زندگ کے رویوں میں تبدیلی آئی اور اس سے شمری زندگ زوال پذیر ہونے گئی۔ اس کی سابی اور ثقافی مرگرمیاں کرور پڑ گئیں۔ امراء ویمانوں میں راحبوں کے پاس صلاح و مشورے اور وعاؤں کے لئے جانے گئے۔ غریب لوگ کہ جو مالی مشکلات کا شکار رہتے تنے وہ شروں سے بھاگ کر خانقابوں کے قریب آباد ہونے گئے اور راحبوں نے ان کے ساتھ مل کر نئی براوری کی تفکیل کی۔ گر ساتھ ہی ایک تبدیلی یہ آئی کہ امراء جو خانقانوں میں وعا کے لئے آتے تھے ' انہوں نے غریبوں کے بجائے راحبوں کو پسے ویے شروع کر دئے ' آگ وہ انہیں وعائیں ویں۔ اس سے غریبوں کو نقصان یہ ہوا کہ وہ خیرات کے لئے چرچ کے محتاج ہو گئے۔ اس طرح چرچ کے محتاج ہو گئے۔ اس طرح چرچ کے محتاج ہو گئے۔ اس طرح چرچ کے ہاتھوں خیرات کا ایک اہم جھیار ہاتھ میں آگیا 'جس سے انہوں نے غریبوں کی وفاواری اور اطاعت کو حاصل کیا۔

خانقاہوں نے شری زندگی کو بردا نقصان پنچا۔ نوجوانوں کی اِن سرگرمیوں کو جو شروں میں تھیں' انہیں خانقاہوں میں منتقل کر دیا۔ امراء کے بچے تعلیم و تربیت کے لئے یہاں آنے گئے' جہاں انہیں بائبل کی تعلیم دی جاتی تھی۔ ادب آداب سکھائے جاتے تھے اور یہ کما جاتا تھاکہ خدا اِن کی ہر حرکت اور ہر عمل کو دکھ رہا ہے۔ اِس طریقتہ تعلیم کی وجہ سے مروجہ تعلیم کہ جس میں خطابت اور فن تقریر پر زور دیا جاتا تھا' وہ ختم ہو گئے۔ اس سے نوجوانوں کی زندگی بدل گئے۔ شروں کی سرگرمیاں جن میں تھیٹر' فورم اور وو سرے اوارے سے وہ زوال پذیر ہو گئے۔ جیسے بی ان کا آئیڈل راھب ہوا' ان کی زندگی سے جوش و ولولہ ختم ہو گئی اور ختم ہو گئی اور محتم ہو گئی اور اس کی جگہ صحراؤں کی ویرانی' خاموشی اور مجمین زندگیوں میں آگیا۔ شرکی ہمہ ہمی اور بنگاے نظرت کی نگاہ سے دیکھے جانے گئے۔

خانتانوں اور راحبوں کا جو عردج ہوا' اس نے خاندان کی زندگی کو متاثر کیا' شادی کرنا سیسائیت کے خلاف ہوا' عورت مجسم گناہ بن گئی کہ جس کو ہاتھ لگانے سے پاکیزگی ہیں خلل پڑ جاتا تھا' اس لئے اس کے جسم کو چھونا آگ کو چھونے کے برابر تھا' اگر شادی کرنا پڑتی تھی تو کوشش ہوتی تھی کہ جنسی تعلقات سے پرہیز کیا جائے' یا یہ کہ محض اولاد پیدا کرنے کے لئے ہوں۔

راصول نے شمری زندگی جمام ' ماجی تقریبات اور عورتوں کی زیب و زینت و آراکش پر جملے شروع کر دئے ' عورت کا جم اور لباس ان کے وعظوں کا اہم موضوع ہو گیا۔ وہ غریب عورتیں جو غربت کی وجہ سے اپنا جم نہیں ڈھانپ علی تھیں ' وہ گناہ کو دعوت دینے فریب عورتیں ' جب کہ اس سے پہلے ان پر رحم کھایا جاتا تھا۔ وہ عورت کے جے ماہواری آ رہی ہو یا حالمہ ہو' اس پر چرچ کی تقریبات میں شرکت کرنے پر پابندی لگ گئی' اس طرح عیسائیت کے پھیلاؤ کے ساتھ ساتھ عورت کا ساجی رتبہ کر آ چلاگیا۔

اگرچہ مغرب میں' مشرقی راهبول کے برعش بینٹ آئشائن نے شادی اور بچے پیدا کرنے کی تنقین کی' وہ بھی کمی مسرت و خوشی کے لئے نیس' بلکہ اس کے لئے کہ بچوں کے ذریعہ انسان اس دنیا میں ابدیت حاصل کر لیتا ہے اور اس کا خاندان باتی رہتا ہے' لیکن اس سے مغرب میں بھی عورت کا مقام بلند نہیں ہوا۔ ساجی لحاظ سے وہ کم تر بی رہی۔

## تیسراباب: قرون وسطی کا زمانه

قرون وسطی میں مغرب کی زندگی بدل گئی تھی، روی حمد میں شرول کی جو اہمیت تھی، اس کی جگہ اب دیماتوں نے لے لی تھی اور شہول میں عالیشان عمارتوں کی جگہ کھروری اور بدغیا بذتی تھی تعید ہوں تھیں میں تعظیم کے ساتھ ساتھ طبقاتی رویے ہمی بدل رہے تھے۔ برادریوں اور پیشہ ورانہ تظیموں میں تحفظ کا احماس بردھ رہا تھا، کیونکہ یہ تحفظ انہیں اپنی براوریوں یا تنظیموں میں ہی مل سکتا تھا، اس لئے مختلف پیشہ ورانہ انجمنیں ظہور میں آ رہی تھیں، جیت سٹک تراش، یا شیشہ کا کام کرنے والے۔ یہ لوگ اپنے پیشہ پر نخر: میں آ رہی تھیں، جیت سٹک تراش، یا شیشہ کا کام کرنے والے۔ یہ لوگ اپنے پیشہ پر نخر: موزی وابستہ تھی۔ اس وقت تک علم کو زبانی یاد کرتا پڑتا تھا، اس لئے یہ سینہ بہ سینہ ختل ہوتا تھا، اس وجہ سے خاندانوں اور گھرانوں میں خاص خاص علوم و نون محدو ہو گئے تھے۔ رست کار، ہنرمند اور آجر اپنی جماعتیں یا گلڈ بناتے تھے۔ اس کا مقمد ایک تو پیشہ ورانہ اتحاد کو قائم کرتا ہوتا تھا، دور میں یل دیو آ کا تدوار ورائہ تھا کہ دور میں یل دیو آ کا تدوار ہوا کہ اس موقع پر شاندار دعوت ہوا کرتی تھی، جس میں لوگ بے تحاشہ کھاتے پیتے ہوا کہ تا ہو کہ وہ کا دور میں یل دیو تھیں، اس کے بعد ہر شریک دعوت عمد کیا کرتی تھی، جس میں لوگ بے تحاشہ کھاتے پیتے اس کے بعد ہر شریک دعوت عمد کیا کرتا تھا کہ وہ اپنی گلڈ کے ساتھ وفاوار رہے گا اور اس کے اراکین کی مدد کرے گا، اس تھی جماعتیں اپنی گلڈ کے ساتھ وفاوار رہے گا اور اس کے اراکین کی مدد کرکے گا، اس تھی کی جماعتیں اپنی فلا کے ساتھ وفاوار رہے گا اور اس کے اراکین کی مدد کرکے گا، اس تھی کہ جماعتیں اپنی فلا خود کیا کرتی تھیں، اگر

خالفوں سے جنگ کرنا پڑے تو یہ اس کے لئے بھی تیار ہوتی تھیں' اس کے علاوہ یہ بازار ہیں چیزوں کی قیمتیں بھی مقرر کرتی تھیں۔ یہ گلڈ اس لئے کملاتی تھیں کہ یہ اپنے فنڈ ہیں پیہ (Geld) جمع کرتی تھیں۔ اس سیلڈ سے' جس کے جرمن زبان ہیں ہیں کہ سے کے معنی ہیں' یہ گلڈ بن سیس ' ہرگلڈ کا اپنا قانون ہو تا تھا۔

یہودیوں کی براوری اور ان کی گلڈ دو سروں سے علیمہ ہوا کرتی تھی۔ یہودی اکثر تجارت کرتے تھے۔ ان کی شہوں میں رہائش ہوتی تھی اور ان کے محلے بھی علیمہ ہوا کرتے تھے۔ یہ اپنی عملی زندگی میں تو رہت پر عمل کرتے تھے۔ اس پر عمل در آمد کی عمرانی کے لئے برگوں کی کونسل ہوتی تھی۔ ربی ان کا ذہبی استاد ہوا کرتا تھا۔ برادری کسی فرد کو نامزد کرتی تھی کہ وہ عبدائیوں سے باہمی مسائل پر گفت و شنید کرے۔ ان کی علیمدگی کی وجہ سے لوگ ان کے طور طربی اور ربین سمن سے واقف نہیں تھے اور اس لئے ان میں ان کے ظاف میں در عمل ہوتا تھا۔ بوا کرتے تھے اس چیز کی وجہ سے یہودیوں کے ظاف لوگوں کا رم عمل ہوتا تھا۔

ترون وسطی میں کوئی محض علیمدہ اور تھا نہیں رہ سکتا تھا' اس کے لئے اسے براوری کی حفاظت کی ضرورت نتی۔ علیمدہ کا مطلب تھا کہ اسے کوئی بھی قبل کر دے اور اس کا پوچھنے والا اور بدلہ لینے والا کوئی نہیں ہوگا' اس لئے ڈاکو اور راھب جو جنگلوں یا ویرانوں میں تھا رہتے تھے' ان میں یہ قدر مشترک تھی' آگرچہ اپنی ضروریات کے لئے انہیں آبادی سے تعلق قائم کرتا ہی پڑتی تھا' قرون وسطی میں راھبوں کی تعداد میں خاصہ اضافہ ہوا اور یہ جنگلوں میں جڑی بوٹیوں' پھلوں اور خنگ روٹی کے سارے گندا پانی پی کر جمونپریوں میں جنگلوں میں جڑی بوٹیوں' بوٹیوں میں جنگلوں میں جرک عادی ہو گئے تھے' محرساتھ ہی میں ان کی شرت' بحیثیت عامل اور حکیم کے ہو مئی کہ جو بیاریاں کا علاج کرتے تھے اور جنوں و بھوتوں سے لوگوں کو چھٹکارا ولاتے

قرون وسطیٰ میں لوگ عیسائی خانقاموں کی برادری اور ان کے انظام سے متاثر ہو گئے سے۔ ان خانقاموں کی خصوصیت یہ تقی کہ یہ خود انحصاری پر عمل کرتے ہوئے اپنی بنیادی ضروریات خود پوری کرتے سے اور باہر کی دنیا کے محتاج نہیں تھے۔ یہ خانقابیں اگرچہ آبادیوں سے دور ہوتی تھیں، محر لوگ یمال پر اپنی ختیں پوری کرنے اور اپنی ضروریات کے تحت

آتے تھے۔ ان میں زیارت کرنے والے اور رضاکار ہوتے تھے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت ریاست کس قدر کمزور تھی کہ لیگوں کے مسائل حل کرنے میں ناکام رہی تھی۔ اور اس لئے لوگ فیر ریاستی اواروں پر انحمار کرنے گئے تھے۔ جب لوگوں کی تعداد زیادہ ہو گئی تو اس وقت سے مشورہ دیا گیا کہ ایک خانقاہ میں ۲۰۰۰ سے زیادہ لوگ نہ ہوں' ورنہ اس سے ان کی عمادت و ریاضت متاثر ہو گئی۔

ریاست کی کروری اور لوگوں کے برھتے ہوئے سائل نے چرچ کے اوارے کو معاشرہ میں اہمیت دے دی۔ اور بدلتے ہوئے تقاضوں کے تحت چرچ نے اپنا کردار بحر پور طریقہ سے اواکیا۔ مثلاً اس نے غریب لوگوں کے لئے رہائش گاہیں بنائیں کہ جمل بحرم اور وہ لوگ یہ جن پر جموٹے الزام لگائے گئے ہوں اور جن کی حفاظت کرنے والا کوئی نہ ہو' وہ لوگ یہاں پر آئیں' اپنا نام لکھوائیں اور چرچ کی رہائش گاہوں میں رہیں' یہاں پر انہیں چرچ کھانا میا کرنا تھا' اس کا نتیجہ یہ ہواکہ مجرم' قاتل' مظلوم عور تیں اور بھائے ہوئے غلام یہاں پناہ لینے آئے گئے۔ ایک بار جب وہ چرچ کی پناہ میں آ جاتے تو پھر حکومت ان کے محالمات میں عمل دخل نہیں کرتی تھی' لیکن یہ لوگ ان رہائش گاہوں میں طویل عرصہ رہنے کی وجہ سے عمل دخل نہیں کرتی تھی' لیکن یہ لوگ ان رہائش گاہوں میں طویل عرصہ رہنے کی وجہ سے ورتی انہیں دیاں تخطی ہو باہر آ جاتے تو کھومت کے کارندے جو ان کے انظار میں ہوتے' انہیں وہیں قتل کر دیتے تھے۔ قرون کومت کے کارندے جو ان کے انظار میں ہوتے' انہیں وہیں قتل کر دیتے تھے۔ قرون کومت کے کارندے جو ان کے انظار میں ہوتے' انہیں وہیں قتل کر دیتے تھے۔ قرون انہیں مظلوم اور بے سارا لوگوں کے لئے آخری سارا تھا کہ یہاں وسطیٰ میں چرچ کی یہ پناہ گاہیں مظلوم اور بے سارا لوگوں کے لئے آخری سارا تھا کہ یہاں انہیں انسانی تو نہیں مثال کر ذری مرور مل جاتی تھی۔

چی کی زمین ہر متم کے فیکسوں سے آزاد تھی اور وہ اس کی آمدن کو خانقاہ کے اخراجات پر صرف کرتے تھے۔ زمین کو کانٹے دار جماڑیوں کے ذریعہ محفوظ کر لیا جا آتھا یہ ذاور (Zaun) کملاتی تھیں' آگے چل کر ای سے لفظ ٹاؤن بتا' اگر کوئی جانور یہاں تھی آ آ تھا تو اسے پکڑ کر ذرئ کر دیا جا آتھا۔

چونکہ کھانا انسان کی زندگی میں سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے' اس لئے قرون وسطی میں کھانا کھانا ندہی رسم کی طرح تھا' رات کا کھانا دوسر کے کھانے سے زیادہ اہم سمجما جا ) تھا' کھانے کا تقدس اس قدر تھا کہ جس مخص کے ساتھ کھانا کھایا ہو' اسے نقصان پنجانے کا

تصور بھی نہیں کیا جا سکتا تھا' سوپ کا رواج ہو چکا تھا اور اے کھانے سے پہلے استعال کرتے سے ' ترکاریوں اور مسالوں کا استعال ہونے لگا تھا' یہ سمجھا جا آ تھا کہ مسالے ہاضمے کے لئے ضروری ہیں' شراب پی کر مہوش ہو جانے کو برا نہیں مانا جا آ تھا' اس وقت شراب ہی واحد نوک تھی' چرچ کے راہب بہت زیادہ کھاتے تھے' اندازہ لگایا گیا کہ ہر راہب تقریباً ۳ سے کا یوند تک روئی کھا لیتی تھی۔

قرون وسطیٰ میں مرغن غذا کی ضحت کے لئے مغید سمجی جاتی تھیں۔ روئی غذا کا اہم حصہ ہوتی تقی میں مرغن غذا کا اہم حصہ ہوتی تقی اور دوسری چنری جیسے پنیریا دودھ فانوی حیثیت رکھتی تھیں۔ روئی کے ساتھ اشیاء کو (Companaticum) کتے تھے' جس ہے بعد میں کمپنی کا لفظ نکلا جس کے معنی ہوے' روئی کا ساتھی۔

زیادہ مرغن کھانوں کو ہضم کرہا مشکل تھا۔ اس لئے تیلولہ ضروری ہو گیا تھا۔ زیادہ کھنے کے بیجہ میں لوگ زور زور سے ڈکاریں لیتے اور ریح خارج کرتے تھے جے اچھی صحت کی علامت سمجھا جاتا تھا' دعوتوں میں مہمان اس وقت تک مطمئن نہیں ہوتا تھا' جب تند کہ کھانے کی زیادتی سے اس کا پیٹ باہر نہ آ جائے' کی وجہ تھی کہ لوگ موٹے اور تزر والے ہو جاتے تھے۔ زیادہ کھانے کو اس لئے بھی اچھا سمجھا جاتا تھا کیونکہ خیال یہ تھا کہ اس سے جنسی قوت بوھی ہے۔

کھانے کو مقدس جانتے ہوئے یہ عقیدہ تھا کہ اگر کھانے پر کوئی دعا کی جائے گی تو ضرور قبول ہو گ۔ اس لئے عام طور سے بادشاہ ' ملکہ اور شاہی خاندان کے لئے دعائیں کی جاتی تھیں۔ اس طرح دعوت اور دعا کے ذریعہ شاہی خاندان کو استحام ملی تھا۔

سونا چاندی دولت کی علامات تھیں' اور انہیں جمع کرنے کی خواہش ہر محف کو تھی۔
اس ل کی سے کوئی محف مبرا نہیں تھا۔ دولت و خزانہ جمع کرنے سے کسی فرد کا ساجی رتبہ برمھ
ج آ تھا۔ افراد کے علاوہ ادار سے بھی دولت جمع کرنے ہیں معردف ہو گئے تھے' خاص طور
سے جرچ' جس نے مختف ذریعوں سے دولت اکھی کرنا شروع کر دی تھی۔

مورتوں میں زیورات کا شوق بہت برد میا تھا اور جیز میں انسیں قیتی کیڑول کے ساتھ زیرات و جواہرات ملنے گئے تھے' اس زمانہ میں زیورات عورتوں کی زیبائش کے لئے ضروری تھے' اسلحہ جس پر سونے و چاندی کا کام ہو یا تھا' وہ مردوں کے لئے ضروری ہو گیا تھا' اس طرح تشدد مرد کی خصوصیت ہو کیا اور دولت عورت سے مخصوص ہو منی۔

جمال تک لباس کا تعلق ہے یہ بھاری ہوتے تھے اور پورے جم کو ذھانپ لیتے تھے۔ لوگ نمات تیرتے یا سوتے وقت برہنہ ہو جاتے تھے۔ قرون وسطی کے ابتدائی زمانہ میں روی جہام باتی رہے مگر آہستہ آہستہ ان کا رواج ختم ہو تا کیا اور یہ بھاروں کے لئے مخصوص ہو کر رہ گئے نموں اور چشموں میں تیرنا مقبول عام مشغلہ تھا، شارلمن سو درباریوں کے ساتھ تیراً تھا، کارو لنجین شنراوے ہفتہ کو نما کر لباس بدلتے تھے۔

روی دد رمیں چموتے بال رکھنے کا رواج تھا جب کہ فرانک لیے بال رکھتے تھے 'غلام اور چرچ کے لوگ سر مندات تھے 'پادری اور راهب ایک کان سے دو سرے کان تک جھالر کی طرح بال رکھتے تھے ' لیے بال طاقت ' آزادی اور جنسی قوت کو ظاہر کرتے تھے ' سر مندانا غلای کی علامت تھی 'چونکہ چرچ والے عیلی کے غلام تھے اس لئے بال منداتے تھے ' آزاد لڑکوں کے لئے سر مندانا جرم تھا' عورتی بال نہیں کانتی تھیں۔

عورت کے جم کو چھونے پر جرمانہ تھا۔ ہاتھ' بازد اور سینہ کو چھونے پر جرمانہ کی رقم برھ جاتی تھی' آٹھویں صدی تک بہنسمہ کی رسم پر عورت و مرد برہنہ ہوتے تھے' جیے کہ آدم و حوا تخلیق کے وقت تھے' گر بعد میں بربٹگی کا تعلق جنسیات سے ہو گیا اور چرچ نے ان سلیوں پر بھنہ کرنا شروع کر ویا کہ جس میں حصرت عمیلی کو بربٹگی کی حالت میں عام

ک کیرن پر بہت رہ کو کر ہے ۔ میں میں سرے میں اس کے بعد سے حضرت عینی صلیب پر کپڑوں پر نظرِ غلاموں کی طرح مصلوب د کھایا ممیا تھا۔ اس کے بعد سے حضرت عینی صلیب پر کپڑوں پر نظرِ آنے گئے۔

لوگوں کی عمر کم ہوا کرتی تھی۔ اوسطا ۳۰ سال اور زیادہ سے زیادہ ۳۵ سال زندہ رہتے تھے ' اکثر عور تیں بچے کی پیدائش کے وقت مرجاتی تھیں' بوڑھے لوگ کم نظر آتے تھے' راھب عور تیں ۱۷ سال تک زندہ رہتے تھے' کیونکہ ان کی راھب عور تیں ۱۷ سال تک اور راھب مرد ۲۱ سال تک زندہ رہتے تھے' کیونکہ ان کی زندگی منظم ہوتی تھی اور کھانے کو انجی غذا کمتی تھی' چونکہ شادیاں براوری اور خاندان میں ہوتی تھیں' اس لئے بیاریاں ورش میں آ جاتی تھیں' خراب غذاکی وجہ سے لوگوں کے قد

یہ وستور تھا کہ جنگ میں بالغ مردوں کو قمل کر دیا جاتا تھا' گر عورتوں اور بچوں کو غلام الیا جاتا تھا' بچوں میں جنگی عمر ۳ سال تک ہوتی تھی' وہ قمل سے پچ جاتے تھے' اس کے

تھوٹ ہوتے تھے۔

علوہ لوگ اپنے بچوں کو خانقابوں میں بطور نذر پیش کرتے تھے ' لینی اپنی سب سے بیاری چیز کو خدا کے حضور میں ویا۔ خریب لوگ شاید غربت کی وجہ سے بھی بد کرتے ہوں ' کیونکہ اس حتم کے بچوں کی آیک بدی تعداد چرچ میں جمع ہو گئی تھی۔

معاشرے میں فرد کی کوئی حثیت نہیں تھی' اس کے سارے اور تفاظت کے لئے خاندان کا ہونا ضروری تھا' اس کئے ہر فرد اپنی حفاظت کے لئے خاندان کا وفاوار ہوا کر آتھا۔ خاندانی جائداد میں ہر مخص کو حصہ ملکا تھا۔ اس وقت خاندان کا سائز بردا ہو یا تھا۔ اور اس میں پیا اموں کیازاد بوائی بن بی خلام اور ملازم سب آ جاتے تھے رات کو یہ سب آگ کے مرد برہنہ سوتے تھے' شادی کے وقت دلهن کے عوض رقم لی جاتی تھی' جس کا مطلب تھا كه شومر باب سے اس ير عكم چلانے كى طافت خريد رہا ہے، شادى سے بہلے مكليتر مونے والى راس كو سلير اور الكوشى ويتا تعا- سلير خاتى سكون كى علامت تع تو الكوشى كا سركل ابديت كى علامت تھا۔ شادی کی رات گذارنے پر شوہر مبع کو بیوی کو تحفہ ربتا تھا۔ یہ اس بات کی علامت تھی کہ بیوی با مصمت تھی۔ اور اس سے جو بچہ ہو گا وہ اس کا ہو گا۔ اس شم کا تحفہ ود سری یا تیسری شادی پر نسیں ویا جاتا تھا۔ عورت کی پاکیزگ خاندان کے خالص خون کے کئے ضروری تھی' مصمت دری کرنا' ناجائز تعلقات رکھنا' اغواء کرنا' اخلاَقی و ندہبی برائیاں تھیں' اگر کوئی کنیز کے ساتھ بھی زبردسی جنسی تعلق قائم کرتا تو اس کی بھی سزا تھی' لیکن جب عورت کی عصمت لٹ جائے تو معاشرہ میں اس کی حیثیت مر جاتی تھی اور اس کا جائداد-میں حصہ بھی نہیں رہتا تھا' الی عورتوں کے لئے طوائف بننے کے سوا اور کوئی ود سرا راستہ نس ہوتا تھا۔ یہ پیشہ آگرچہ ممنوع تھا، مرعام تھا، آگر کوئی اوکی کو اغواء کر کے اس کی عصمت وری کرے تو اس مخص کے لئے اس سے شادی لازی ہو جاتی تھی۔

ناجاز جنی تعلق پر عورت کو سخت سزا لمتی تھی۔ شوہر کو اس بات کی اجازت تھی کہ وہ اے قبل کر دے ورنہ خاندان کے لوگ اس کا گلا گھونٹ کر مار ڈالتے تھے یا زندہ جلا دیتے تھے۔ مرد کو بھی سزا کے طور پر غلام بنا لیا جاتا تھا کر اکثر مرد اس سزا ہے جج جاتے تھے اس کا سارا الزام عورت کو دیا جاتا تھا کہ جو اپنے اس عمل سے خون کو خراب کرتی اور اولاد کو زہر آلود کرتی تھی۔ عورت کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ شوہر کے ساتھ سونے سے انکار کرے اس صورت میں اس کا گلا گھونٹ کے مارا جا سکتا تھا کو کھا جہما جاتا تھا کہ وہ

ایا اس لئے کر رہی ہے کہ اس کے دومرے سے ناجاز تعلقات ہیں۔

چرچ نے طلاق پر پابندی لگا دی متی اس لئے جب امراء دوسری شادی کرنا چاہج تو کسی نہ کسی بہانے سے بیوی کو قل کرا دیتے تھے۔ اور اس کے خاندان کو معاوضہ دے کر دوسری شادی کر لیتے تھے۔ ناجائز بیویوں کے علاوہ امراء کنیزیں بھی رکھتے تھے۔ ان سے جو اولاد پیدا ہوتی وہ غلام ہی رہتی تھی۔ یہ ناجائز بچ کملاتے تھے ان کا وراثت میں کوئی حصہ نہیں ہوتا تھا اور ساتی طور پر یہ کم تر ہوتے تھے۔

مبت کا مطلب بیشہ جنسی تعلق سے لیا جاتا تھا۔ اور اسے جذباتی و تباہ کن سمجھا جاتا تھا۔ اور اسے جذباتی و تباہ کن سمجھا جاتا تھا، اگرچہ محبت مال باپ اور بچوں کے درمیان بھی ہوا کرتی تھی۔ میال بیوی کی محبت بھی محبت کو شیطانی جذبہ کردانتے ہوئے کما جاتا تھا یہ شہوانی جذبات کو ابھارتی ہے جرمن اس کے لئے (libido) کا لفظ استعمال کرتے تھے، جو بعد میں (LIEBE) بعنی «محبت» ہوگیا اور بیہ یقین کرتے تھے کہ اس کی ابتداء عورت کی جانب سے ہوتی ہے۔ محبت کا منفی اثر اس لئے بھی تھیں کرتے تھے کہ اس کی ابتداء عورت کی جانب سے ہوتی ہے۔ محبت کا منفی اثر اس لئے بھی تھیں۔

عورتوں کو کاسموس سے متعلق سمجما جاتا تھا'کیونکہ اس کی ماہواری کی مدت چاند کی مدت چاند کی مدت کے برابر یعنی ۲۸ دن ہوتی ہے۔ اس لئے اس کا رشتہ چاند سے ملایا جاتا تھا۔ چاند گربن لوگوں کو خوف زدہ کر ویتا اور خیال یہ تھا کہ اس کی وجہ سے دنیا ایک جگر ٹھمرگئی ہے اور عور تیں اپنے بیچ نہیں جنیں گیں۔ اس لئے چاند سے سایہ مثانے کے لئے تقریبات ہوتی تھیں۔

معاشرے میں عورتوں کے بارے میں بیہ تصور تھا کہ بیہ پراسرار مخلوق ہوتی ہیں، خود کو چاند کے سرد کر دہتی ہیں، تاکہ مردوں کے دلوں پر قبضہ کر سکیں۔ عورت بدی و شرک علامت تھی، لنذا اس کے جذبات کو شمنڈا کرنے اور دیو آئوں کو راضی کرنے کے لئے نئے شادی شدہ جو ڑے کو شمد کی بنائی ہوئی شراب پلائی جاتی تھی۔ بیہ ذاکقہ میں میٹھی اور نشہ والی ہوتی تھی۔ "ہنی مون" کی وجہ یمی پس منظر ہے کہ بیہ شراب بی کر شادی شدہ جو ڑہ عفریوں سے نجات یا کر چاند کے کئی چکر دیکھے۔

بچوں کی زہنی تعلیم تو خانقاہ یا کیتھڈرل میں ہوتی تھی' محر جسمانی تعلیم یعنی تھیل' شکار

اور جنگی تربیت اس وقت شروع ہوتی تھی کہ جب وہ شیو کرنے کے قابل ہو جاتا تھا۔ اس کے لئے علیحدہ اساتذہ رکھے جاتے تھے۔ بھاگنا 'تیرنا 'گر سواری کرنا '(اس وقت تک باگ ایجاد نہیں ہوئی تھی) ' تلوار 'نیزہ بازی اور کلماڑی کے استعال کی تربیت وی جاتی تھی۔ تربیت کے بعد استاد شاگرہ کے کندھے پر زوردار طریقے سے کوئی چیز مار آ تھا ' تا کہ اس کی طاقت اور قوت برداشت کر دیکھا جا سے۔

شکار کھیلنے کے لئے جنگل تھ' جو (For - estic) لینی وہ جو آدمی کی پہنچ سے دور ہو' کملاتے تھے۔ اس سے بعد میں فورست نکلا خیال یہ تھا کہ فطرت کو صرف تشدد کے زریعہ قابو میں لایا جا سکتا ہے' چو نکہ خزال میں وہ کمزور ہوتی ہے۔ اس لئے یہ موسم شکار کے لئے موزوں وقت ہو تا ہے۔

جانوروں سے نہ صرف خوف کھا جاتا تھا' بلکہ ان کے نام سے بچوں کو منسوب کیا جاتا تھا تا کہ میں ان میں بھی کی صفات آ جائیں۔ (Bern-hard) لین طاقتور رکچھ یا تھا تا کہ میں ان میں بھی کی صفات آ جائیں۔ (Wolf-gang) بھیڑوا' جیسا وغیرو۔ مچھل پکڑتا پرامن مشغلہ تھا اس لئے شکاری اس کو کم تر سجھتے تھے اور بعد میں یہ راحبوں کا شوق ہو گیا۔ اس لئے عیسائی معاشرے میں مجھلی کھاتا نہ ہی روایت بن گیا' جو ہر جمعہ یا لینت (Lent) کے موقع پر پکائی جاتی ہے۔ یہ امن کا کھاتا تھا جو کہ غیر مسلح محفی حاصل کرتا تھا۔

چوری کو اس وجہ سے برا سمجما جاتا تھا کیونکہ یہ کسی محض اور اس کی جائداد کے خلاف
ایک عمل تھا۔ آتش زنی کہ جس سے گمر خلہ کے گودام اور جانوروں کے باڑوں کو نقصان
پنچتا اسے برادری کے خلاف حملہ خیال کیا جاتا تھا۔ اس لئے ان کے لئے سخت سزاکس مقرر
تھیں۔ لوگ حادثانی آگ سے نیچنے کے لئے صلیب یا کوئی اور نہی نشان دروازہ پر لگا دیتے
تھے۔ لوگوں میں ایسے قصے مشہور تھے کہ کسی ولی کی شبیہہ کی وجہ سے گھر آگ سے محفوظ
رہا۔

چونک مردول کی اموات جنگوں' لڑائی جنگرول اور تشدد کی وجہ سے ہو جاتی تھی' اس کے بوہ عورتوں کی تعداد زیادہ ہوتی تھی' کر انہیں دوبارہ شادی سے روکا جاتا تھا۔ البتہ انہیں اس کی اجازت تھی کہ وہ اپنا جیز اپنے پاس رکھ لیں' اس وجہ سے بعض بیوائیں مال دار اور طاقت ور تھیں۔

روز مرو کی زندگی میں لڑائی ' جھڑے ہوتے رہتے تھے ' خانقابوں میں راھب مرد اور عور تیں داھب مرد اور عور تیں دنگا و فسلو کرتے تھے ' قتل و غارت گری عام تھی ' انقام کی خاطر قتل کرنے کی روایت تھی ' جس کی وجہ سے دونوں جانب سے قتل کا سلسلہ طویل عرصہ تک جاری رہتا تھا ' قتل کا تعلق مردا تھی ہے تھا اگر بدلہ نہیں لیا جاتا تو اس کی مردا تھی پر حرف آتا تھا ' اگرچہ قتل کے بدلہ میں کبھی قصاص بھی لے لیا جاتا تھا گراسے بردلی سمجھا جاتا تھا۔

گالیوں کے دینے پر جرمانے تھے، عورتوں کے لئے سب سے بری گالی انہیں طوا کف کمنا قائی کو نکد اس سے اس کی جنبی پاکیزگی پر حرف آ تا تھا۔ مرد کو غدار' لومڑیا بدمعاش کمنا' اس کے لئے بے عزتی تھی۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ سلح جیس کون سی باتیں بری تھیں کیونکہ گالیاں ساج کے رویوں کو طاہر کرتی ہیں۔ ان سے مرد اور عورت کے بارے جیس بھی معاشرے کے رحجانات کا پت چان ہے۔ غدار سب سے بری گائی اس لئے تھی کہ اس سے فرد کی قبیلہ' براوری' قوم' ملک یا بلوشاہ سے وفلواری پر زو پرتی تھی۔ جو اس کے اعلی کروار کے منانی تھا' اس طرح کسی کو کرور یا کینے پرور' یا کسی جانور سے تشبیہ دینا بھی اس کے کروار کو خراب کرنا تھا' اندا گالیاں من کر لوگوں کا طیش میں آنا حق بجانب تھا۔ گائی دینے کا ایک مقصد یہ بھی تھا کہ اس سے مخالف کے جذبات کو بحرکایا جائے' یہاں تک کہ وہ تشدد پر آبادہ موجائے' یہاں تک کہ وہ تشدد پر آبادہ ہو جائے' بعض او قات دونوں جانب سے گالیاں دے کر جذبات کو فھنڈا کر لیا جاتا تھا۔

اگرچہ موت کو بھنی سمجھا جاتا تھا گرا سے خوف بھی کھایا جاتا تھا۔ اس لئے زندہ لوگ اس سے علیدگی چاہتے تھے۔ اس وجہ سے قبرستان آبادیوں سے دور بتائے گئے۔ رومیوں بھی یہ دستور تھا کہ وہ اپنے مردوں کو شاہراہوں کے کنارے اور شہر کی فسیل کے پاس وفن کرتے تھے، گر اب وہ رہائٹی علاقوں سے دور دفائے جانے گئے۔ فرا کنش (Franskish) علاقہ میں مردہ کو برہنہ دفن کیا جاتا تھا، اس کے لئے لکڑی یا پھر کے آباوت بتائے جاتے تھے۔ مردہ کو جلانے کا بھی رواج تھا، آگہ وہ واپس آگر پریٹان نہ کرے۔ قبر پر کانٹے دار جھاڑیاں رکھ دی جاتی تھیں، باکہ وہ قبر سے نہ نکل سے۔ مردوں کو قبرستانوں میں دفن کرنے کی وجہ سے یہ روانیت بھیل گئی کہ ان کی اپنی علیحدہ دنیا ہوتی ہے، اس لئے مردوں کو کپڑے پہنا کر دفن کرنا شروع ہوا اور ساتھ ہی ان کے استعمال کی اشیاء جسے پیشہ وروں کے اوزار اور عورتوں کے زیورات ان کے ساتھ دفن کئے جانے گئے، بعض او قات برتوں میں کھاتا بھی

رکھ ریا جاتا تھا' آ کہ انہیں تکلیف نہ ہو' مردول کی علیمہ دنیا تھی کہ جمال وہ ابدیت کے لئے مطل تھے۔

مردوں کے خون کی وجہ سے خیال رکھا جاتا تھا کہ ان کی ضروریات پوری ہوں' ان کے رشتہ دار پابندی سے قبول پر آتے تھے اور وہاں بیٹھ کر کھاتا کھاتے تھے۔ رات کو قبروں کو پر پرہ بھی ویا جاتا تھا' رقص اور گاتا بھی ہوتا تھا' تاکہ بدارواح کو بھیا جائے' آگرچہ قبروں کو دوبارہ سے کھولنا ممنوع تھا' مگر چور' چوری کی غرض سے قبریں کھود ڈالتے تھے۔ اس وقت یہ خیال تھا کہ مردے کی اشیاء چوری کرنے سے اس کو تکلیف ہوتی ہے اور وہ رات کو زندوں کو ستانے آ جاتے جی' آگر چور پکڑا جاتا تو اس پر جمانہ عائد کیا جاتا تھا یا اسے برادری سے خارج کر دیا جاتا تھا۔

آٹھویں صدی میں قبرستان چرچ میں آگئے۔ بادشاہوں اور شزادوں کے مقبرے چرچ کے اندر بننے گئے، جب کہ عام لوگ باہر دفن ہوتے تھے۔ چرچ میں دفن ہونے سے نجات کی امید ہوتی تھی' اس رواج کے بعد سے مردہ لوگ زندوں سے آکر مل گئے۔

اس دوران موت کے بارے بیں نے عقائد پیدا ہوئے مثلاً یہ کہ جنم زین کے اندر نمیں ' بلکہ ظاء بیں کی جگہ ہے اور مردے وہاں جاکر دوبارہ واپس نمیں آ کے ہیں۔ شیطان کالے رنگ کے ہوتے ہیں ' وہ پہلے اپنے ناخنوں سے مردے کو چرتے چاڑتے ہیں پھر اسے نگل لیتے ہیں ' وغیرہ وغیرہ۔

جو راهب خانقابوں میں رہتے تھے' ان کو زبانی مناجاتیں یاد کرنا پڑتی تھیں۔ ہر ہفتہ ان مناجاتوں کو دھرانا پڑتا تھا تا کہ یاد رہیں۔ خانقاہ میں راہبوں کے لئے سخت وسیلن تھی۔ یہ کھانے سے پہلے اور بعد میں اپنا وقت مطالعہ میں صرف کرتے تھے' جو بھی مہمان خانقاہ میں آتے تھے' ان کے لئے مناجاتوں کو سنتا لازی تھا۔ ہر راهب کم سے کم دو گھنٹہ پڑھائی کے لئے رکھتا تھا۔ دستور یہ تھا کہ کتاب کو زور زور سے پڑھا جائے' اس وقت کھائی اس طرح سے ہوتی تھی کہ متن میں کوا' فل اشاپ نہیں ہوتا تھا اور حرف بھی ملا کر کھے جاتے تھے' علیدہ علیدہ نہیں۔ راہبوں کی محرانی کے لئے ایک عمدیدار ہوتا تھا جو انہیں مطالعہ میں علیدہ کھا تھا اور اس بات کا خیال رکھتا تھا کہ یہ نہ تو آپس میں باتیں کریں اور نہ ہی مطالعہ کے دوران او تھے جا کیے روشنی کا

انظام كياجاتا تعا-

اس بات پر زور ویا جانا تھا کہ راہب فاموثی کو افقیار کریں 'کونکہ فاموثی خیالات کو بجتع کرنے میں مدوگار ہوتی ہے اور وافلی کیفیات کو برحاتی ہے۔ اس زمانے میں مثی کا پیشہ وجود میں آیا 'جس کا کام کھنا ہوا کرتا تھا۔ یہ لوگ آیک کمرے میں بیٹے فاموثی سے لکھنے میں معروف رہتے تھے۔ مسودہ کو نقل کرنے کے بعد یہ اسے اسٹینڈ پر رکھ ویا کرتے تھے۔ کھنے کے لئے نزسل کے قلم استعال کرتے تھے 'ان کے لکھنے کا طریقہ یہ تھا کہ لکھنے کے مواد کو یا تو کھنوں پر رکھتے تھے یا میز پر۔ لکھنے سے پہلے یہ لا سیس کھنچتے تھے۔ منٹی یا کاتب کے علاوہ دوسرے لوگ بھی ہوتے تھے 'مثل غلطیاں ٹھیک کرنے والے 'جلہ بنانے والے اور فاش وغیرہ جو کہا کی تیاری میں مدد دیتے تھے۔ اور اسے خوب صورت بناتے تھے۔ کھمائی فاش وغیرہ جو کہا کہ تیاری میں مدد دیتے تھے۔ اور اسے خوب صورت بناتے تھے۔ کھمائی کا کام مشکل تھا کیونکہ اس سے نگاہ پر زور پڑتا تھا 'جس سے نگاہ کمزور ہو جاتی تھی 'جسک کر کھنے کی وجہ سے کمر جبکہ جاتی تھی 'کمراور سینہ میں درد رہنے لگتا تھا۔ اندازہ لگایا گیا ہے کہ ایک کاتبوں کا بابل لکھنے میں ایک سال کے قریب لگ جاتا تھا۔ گارو لنجین زمانے کے کاتبوں نے ۸ ہزار مودے چھوڑے تھے۔

اگر کتابوں میں فحق جلے یا کافرانہ باتیں آ جاتیں تو انہیں بھی اس طرح سے نقل کر دیا جانا تھا' متن میں بہت کم تبدیلی کی جاتی تھی 'کتابیں اس لئے مشکی تھیں کیونکہ ان کی لکھائی کھال پر ہوتی تھی جس کی تیاری میں برا وقت صرف ہوتا تھا۔

تنائی کا راہروں کی زندگی اور ان کے جذبات پر بیہ اثر ہوا کہ انہوں نے زبان کی خوبصورتی پر زور ویا اور خوب صورت شاعری کی۔

قرون وسطیٰ میں راہب خدا اور لوگوں کے درمیان رابطہ بن گیا' کیونکہ یہ لوگ خانقابوں اور چرچوں میں رجح تھے۔ چرچوں کے تیرکات کی خفاظت کرتے تھے' مقدس کتابوں کا علم رکھتے تھے' جنسی لذت سے دور ہوتے تھے اور دنیاوی معاملات میں خود کو آلودہ نمیں کرتے تھے۔ اس لئے ان میں روحانیت پیدا ہوگئی تھی۔ اور لوگ انہیں روحانی طاقت کا مرکز سمجھ کر ان سے اپنے مسائل کے لئے رجوع کرتے تھے۔

ان کے نہی اثر و رسوخ اور لوگوں کو ان کا معقد دیکھتے ہوئے امراء نے اپنی زمینوں پر چے تقمیر کرانے شروع کر دیے' وہل ایسے غلام کو آزاد کرکے یا کسی مزارع کو تربیت دے کر اسے راہب بنا دیتے تھے' اب اس کا کام یہ ہوتا تھاکہ وہ ان کی نجات کے لئے وعا کرے اس طرح امراء اور زشن واروں نے چرچ کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرے راہبوں کو اپنا نجی طازم بنا لیا۔

## چوتھاباب: فرانس' عهد وسطیٰ میں

فرانسی زبان میں (Priver) کے معنی کمی کو سدھانے کے ہیں 'لندا نجی زندگی کا مطلب سے ہوا کہ چار دیواری میں رہنا چونکہ چاردیواری کی زندگی کا تعلق اندر والوں سے ہوتا ہے ' وو مرول سے نہیں اس لئے انہیں اس کا حق نہیں کہ وہ اس زندگی کے بارے میں معلوات کریں۔ اس طرح نجی زندگی ' پلک زندگی سے متفاد ہو گئی۔ پبلک کا مطلب اس زندگی اور معالمات سے تھا کہ جن کا تعلق لوگوں سے ہو یا جو لوگوں کی پہنچ میں ہو جو ظاہر ہو اور لوگوں کی نظام مرادر حفاظت سے اور لوگوں کی نظاموں کے سامنے ہو' اس طرح اس کا تضاد خنیہ' سریہ مراور حفاظت سے ہوا۔

نجی یا پرائیویٹ زندگی چار دیواری میں بند' شاہراہوں' بازاروں اور کملی جگہوں سے علیحدہ ہوتی تھی' اس لئے جب کوئی فرد ان کملی جگہوں سے اپنے گھر میں چلا جا آ تو اس کی زندگی نجی ہو جاتی تھی' وہاں اسے یہ حق ہو تا تھا کہ جس طرح چاہے رہے' وہ کچھ کرے کہ جو وہ پلک میں نہیں کر سکتا تھا' مثلاً اگر کچھ چیزوں پر پیلک میں پابندی تھی تو گھر کی چار دیواری میں وہ اس پابندی کو توڑ سکتا تھا' جسے شراب کا بینا اور جواء کھیلنا وغیرہ' گھر کی چوکھٹ پر آکر قانون رک جاتا تھا' محمر میں گھروالوں کی روایات پر عمل ہو تا تھا۔

پلک کی زندگی کو ریاست اور حکومتی ادارے ' قانون اور طاقت کے ذریعہ کنرول کرتے تھے 'کمر میں خاندان کا مربراہ اپنے توانین اور روایات بتایا تھا اور گھر والوں کو مجبور کریا تھا کہ

وہ ان پر عمل کریں۔

قرون وسطی میں کمیتوں اور گمروں کو جماڑیوں اور دیواروں کے ذریعہ علیحدہ کر لیا جاتا تھا' اس طرح اس دائرہ کی زندگی نجی ہو جاتی تھی۔ اس سے باہر پبک اس نقدس کو برقرار رکھتی تھی۔ جو ان صدود کو توڑتا اس کو سزا دی جاتی تھی۔

لوگ چار دیواری کو حفاظت کا ذریعہ سمجھتے تھے۔ اس کے اندر کیتی چزیں رکھتے تھے' جو لوگ سرپرست سے محروم ہو کر بے گھر ہو جاتے تھے تو ریاست ان کے لئے علیمدہ سے رہائش کا بندوبست کر کے ان کی حفاظت کرتی تھی۔

قرون وسطی کے فرانس میں امراء کے گرکا جو نقشہ تھا وہ یہ تھا کہ یہ حفاظتی پشتوں سے گرا ہوا ہو، ہواوار ہو، اس میں بہت ساری کھڑکیاں ہوں اور یہ فواروں، مجتسوں اور تصوریوں سے مزین ہو، اس کے برعش خانقابوں کی تقیراس طرح سے کی جاتی تھی کہ اس میں وافلے کا صرف ایک دروازہ ہو آتھا، آگہ آنے والوں پر نظر رکھی جا سکے، اندر آنے کی اجازت سب کو نہ دی جائے، یہ دروازہ وقت پر کھلتا تھا اور وقت پر بی بند ہو آتھا۔ راہبوں کے لئے خانقاہ گھر کی مائند تھی، جمال ان کی ضروریات کی تمام اشیاء ہوتی تھیں، شراب اور کھاٹا کا ذخیرہ ہو آتھا، کھاٹا کیانے کے لئے باور چی خانہ اور روٹی کے لئے بیکری ہوتی تھی، شراب اور سبزیوں کی کاشت یہ خود کرتے تھے، فرنچر بھی خود بنایا کرتے تھے، کپڑوں کے لئے علیمہ کمرہ ہوتے تھے، اس سے سبزیوں کی کاشت یہ خود کرتے تھے، فرنچر بھی خود بنایا کرتے تھے، کپڑوں کے لئے علیمہ کمرہ ہوتے تھے، اس سے ملحق قبرستان بھی ہوا کرتا تھا۔ ۱۹۸ء میں کورٹی (Corbie) کی خانقاہ میں ۱۵۰ راہب رہا کرتے تھے، یہاں سے بیواؤں کو کھاٹا لما تھا اور ۲۰۰۰ میمان روز اس کے ہاشل میں میمان ہوا کرتے

خانقاہ کا مربراہ ایب (Abbot) ہو تا تھا' جب وہ آتا تو بیٹے ہوئے لوگ کھڑے ہو کر اس کی تعظیم کرتے تھے۔ اور جب وہ جاتا تو جب کر آداب بجا لاتے تھے' وہ جب سفر سے واپس آتا تو خانقاہ کے سب لوگ اس کا استقبال کرتے تھے' خانقاہ میں اس کی حیثیت باپ کی طرح ہوا کرتی تھی' کھانا کھاتے وقت اس کی میز دو سروں سے علیمہ ہوا کرتی تھی۔ اسے بسترین کھانا اور شراب پیش کی جاتی تھی' ہیہ اس کی برتری کی علامتیں تھیں' اس کے ساتھ جیشہ طبیب ہوا کرتا تھا' اندا اس کا تعلق اس طرح روشنی سے تھا' جو وہ دو سروں کو مہیا کرتا

اس کے بعد سیر راہب آتے ہے۔ نوجوان راہب اپنے سے زیادہ عمر والوں کا اوب کرتے اور ان کے ماتحت ہوتے ہے۔ تمام راہب ساتھ رہنے ہے اور ایک دو سرے کے وکھ در میں شرک ہوتے ہے ان میں تنائی کا کوئی تصور نہیں تھا، ان کی زندگی ایک دو سرے کے لئے کملی ہوتی تھی، یہاں تک کہ جو راہب مرنے کے قریب ہو یا تو اس وقت اس کے ساتھی اس کے اردگرد جمع ہو جاتے اور پھروہ سب کے سامنے اپنے گناہوں کا اعتراف کر یا اس کے بعد اس کے پاس معیں اور صلیس رکھ دی جاتی تھیں، مرنے پر اس کی تجمیز و ساتھن کا انظام کیا جاتا اور اس خافتاہ کے قبرستان میں دفن کر دیا جاتا تھا، آگہ مرنے کے بعد بھی وہ اپنے ساتھیوں کے درمیان میں رہے، اس کی بری پر خاص کھانا پکایا جاتا تھا اور سب بھی وہ اپنے ساتھ شریک ہو۔

جو راہب قانون کی ظاف ورزی کرتے تھے' انسیں سزا دی جاتی تھی اور سب سے کڑی سزا قید تنائی ہوا کرتی تھی' یہاں اسے علیحدہ کھاتا دیا جاتا تھا' دعا کے وقت اسے دروازے پر کھڑا رہتا پڑتا تھا' جب اس کا گناہ معاف ہو جاتا تو دوبارہ سے برادری میں داخل کر لیا جاتا تھا۔

خانقاہ میں تمام راہب مل کر کھاتا کھاتے تھے' جس سے بھائی چارے کی فضا قائم رہتی تھی' کھاتے وقت یہ قطار میں اپنی مقرر شدہ جگہوں پر بیٹہ جاتے تھے۔ ہرایک کو روٹی کا ایک کلوا ملکا تھا' کھاتا ہوے پالوں میں آیا تھا' بعد میں خاموثی سے شراب پی جاتی تھی' رات کو ہرایک اپنے بہتر پر علیمدہ سوتا تھا' چو تکہ یہ سمجھا جاتا تھا کہ بدرو میں رات میں آتی ہیں' اس لئے رات بحرروشن جلتی رہتی تھی۔

معاشرے میں امراء اور عام لوگ شادی کرتے سے اور خاندان و جائداد کے لئے وارث پدا کرتے سے۔ شادی کے بعد نوجوان جوڑا علیحدہ ہو جایا کرتے سے، بوہ عور تیں بقیہ زندگی گذارنے کے لئے خانقاہ میں چلی جاتی تھیں، بوڑھے باپ یا تو عبادت کے لئے علیحدگی اختیار کر لیتے سے یا زیارت کے لئے بیت المقدس چلے جاتے سے۔

اا سے لے کر ۱۴ صدیوں میں فرانس میں ایسے امراء کے خاندانوں میں اضافہ ہوا کہ جن کے پاس دولت متی' اس وقت کی وجہ زراعت میں ترتی تھی' یہ امراء دیماتوں میں

قلعوں میں رجعے تھے، جس کی حفاظت کے لئے اردگرد خندق کھدی ہوئتی تھی، دروازے تک جانب دکھ تک جانے کے لئے بل ہو آ تھا، اس کی فصیلوں پر مینار ہوتے تھے، جن سے باہر کی جانب دکھ بمال کی جاتی تتی۔

زمیندار کی حولی میں مممانوں کو خوش آمرید کما جاتا تھا ، جو کھاتا نیج جاتا تھا وہ مممانوں میں تقسیم کر دیا جاتا تھا ، یہل پر شرفاء کے لڑکوں کو تربیت دی جاتی تھی اور انہیں روزمرہ کے معمولات کے آواب سکھائے جاتے تھے جو مہمان اعلیٰ خاندان سے تعلق رکھتے تھے انہیں ؛ زمیندار اپنے ساتھ میز پر کھاتا کھلاتا تھا۔ حولی میں خاندان کے اراکین کے علاوہ رشتہ واروں اور ملازموں کی بری تعداد رہا کرتی تھی۔ زمیندار قانونی یوی کے علاوہ کی وہ سری عورتوں سے تعلقات رکھتا تھا۔ عورت کا کام محض بچ پیدا کرتا تھا۔ زمیندار کی بیہ خواہش ہوتی تھی کہ اس کا طقہ اثر زیادہ سے زیادہ برا ہو اور ووستوں و مصاحبوں کی بری تعداد اس کے اردگرد جمع رہے ، اس مقصد کے لئے بیہ بری بری وعوتیں کیا کرتے تھے۔

زمیندار ساجی اور نقافتی سرگرمیوں پر خصوصی توجہ ویا کرتا تھا' اپنے گھروالوں اور ما تحوّل کی ضروریات پوری کرتا اس کے وائرے جس آتا تھا' وہ شکار کی مہمات پر دوستوں اور ساتھیوں کو لیے جاتا' جسمانی ورزش اور جنگ کے مقابلے منعقد کراتا' وعوتیں ویتا' تحقٰ تحالف سے نواز تا اور خود کو سرپرست سمجھتے ہوئے فیاضی و سخاوت کا مظاہرہ کرتا تا کہ لوگ اس کی عزت کریں۔

کھانے کی میز لمبی اور بوی ہوتی تھی' جو حولی کے بوے ہل میں رکمی ہوتی تھی' کھاتا ایک مقدس رسم تھی الندا اس کی تیاری میں اوب آواب کا پورا خیال رکھا جاتا تھا۔

عورت کے بارے میں منفی خیالات تھے۔ گمر کی تمام مصیبتوں اور مشکلات کا ذمہ دار اسے ہی سمجھا جاتا تھا' یہ خیال تھا کہ عورت زہر دے کر مارتی ہے' فتنہ پیدا کرتی ہے' وہ جسمانی کزوری اور بیاری کی ذمہ دار ہے' اگر زمین دار اپنے بستر پر مردہ پایا جاتا اور اس کے جسم پر داغ نمودار ہو جاتے تو اس کی موت کا الزام ماکن پر آ۔

اعلی گرانوں کی عورتوں کی گرانی کی جاتی تھی' یہ ندہبی تصور تھاکہ چونکہ عورت صنف نازک ہے' اس لئے آسانی سے گناہ کا شکار ہو جاتی ہے' اندا اسے پلک لائف سے دور علیحدہ گھر میں رکھا جائے اور اس پر نظرر کمی جائے' ضرورت پڑنے پر اسے سزا بھی دی جائے تو حرج نہیں' اگر وہ بدچلن ہو تو اس کا آئل جائز تھا' چونکہ عورتوں سے ہروقت بدچلنی کا خوف تھا' اس کئے وو سرے مرووں سے انہیں ملنے کی اجازت نہیں تھی' صرف کمر کا سربراہ ان کے درمیان جا سکتا تھا۔

عورتیں فرصت کے وقت میں راتوں کو عبادت کرتی تھیں یا کڑاھی میں مصروف رہتی تھیں۔ گھر کی سجاوٹ و زیبائش عورتوں کا کام تھا۔

عورتوں کے بعد لوگ مردوں سے ڈرتے تھے۔ یہ یقین کیا جاتا تھا کہ مردے رات کو آتے ہیں اور آگر انہیں خوش نہ رکھا جائے تو یہ زندوں کو پریٹان کرتے ہیں۔ اس لئے مردوں کی روحوں کو خوش رکھنے اور انہیں ثواب پہنچانے کی خاطر رسومات اوا کی جاتی تھیں' ان کی بری اہتمام سے منائی جاتی تھی اور ان کی سائگرہ کے موقع پر بھی دعوت دی جاتی تھی' شادی کی طرح جنازے کو لے جاتا بھی ایک قیم کا پبلک معللہ تھا' یہ جلوس کی شکل میں لے جایا جاتا تھا اور مرنے والے کی طرف سے غربوں میں خیرات تقیم کی جاتی تھی' آخر میں سب کو کھانا کھایا جاتا تھا' ماتم کے موقع پر عورتیں روتی اور بین رکتی تھیں۔

زمیندار خاندان شجرے محفوظ رکھتے تھے' ان کا سلسلہ مرد سے شروع ہو آ تھا' عور توں کی ان شجروں میں کوئی خاص ابہت نہیں ہوتی تھی۔ زمیندار آپس میں لاائیاں بھی لاتے تھے۔ ان لاائیوں کی اکثر وجوہات عزت و و قار کی ہوتی تھی' ان لاائیوں میں دونوں جانب سے خاندان کے اراکین و متوسلین اور ملازمین حصہ لیتے تھے اور اس طرح اپنے نام اور خاندان کی عزت کو بحل کرنے کے لئے خون بماتے تھے۔

قلعہ زمیندار کی طاقت ، قوت اور دولت کی علامت ہوا کر آ تھا ، اس کی حفاظت کے لئے اس کے اردگرد خدق کھودی جاتی تھی یا اسے دو سری رکاوٹوں کے ذریعے محفوظ کیا جا آ تھا ، اس سے اس کی حفاظت بھی ہوتی تھی اور یہ زمیندار کو عام لوگوں سے علیحدہ بھی کر آ تھا۔ عام لوگوں کے لئے اس تیک پہنچنے کے لئے کی رکاوٹوں کو پار کرتا ہو آ تھا ، اس سے ان کے ذہن میں زمیندار کی مخصیت کا رعب بیٹے جا آ تھا ، قلعہ کے برجوں پر پہرہ ہو آ تھا ، جو ہر آنے جانے والے کی حرکات و سکنات پر نظر رکھتے تھے ، اس طرح دیوارس اندر اور باہر والوں کو جدا کرتی تھیں۔ قلعہ میں ہر محض کو آنے کی اجازت نہیں تھی ، صرف وہی آ سکتے تھے کہ جدا کرتی تھیں۔ قلعہ میں ہر محض کو آنے کی اجازت نہیں تھی ، صرف وہی آ سکتے تھے اور ان کا جن کی ضرورت ہوتی تھی ، رات کے وقت قلعہ کے دروازے متعفل ہو جاتے تھے اور ان کا

رابطہ رات بحر کے لئے باہر سے ٹوٹ جا آ تھا' اس قلعہ میں مجرموں کے لئے تہہ خانے ہوئے ہوئے ہوں کے لئے تہہ خانے ہوتے تھے' جہاں علامتی طور پر وہ پستی کے عالم میں قید رہنے تھے' جبال علامتی طور پر وہ پستی کے عالم میں قید رہنے تھے' جبال کہ ان کے اوپر آزاد لوگوں کا چلنا بھرنا ہو آ تھا۔

قلعہ میں ہر فرد کے لئے مخصوص جگہ ہوتی تھی اور اسے اس وائرہ میں رہتے ہوئے اپنے فرائض سرانجام دینے ہوئے جہاں خاص لوگوں کو جانے کی اجازت تھی' وہاں عام لوگوں کا واخلہ بند تھا اور اس کی خلاف ورزی جرم تھی۔

قلعہ کے مخلف جھے زمیندار اور نظام زمین داری کے کی نہ کی پہلو کی نشاندی کرتے ہے ' مثلاً برج کو طاقت کی علامت سمجما جا آ تھا۔ یہ فتح و کامرانی کو ظاہر کر آ تھا' اس کو کئی فتم کے کاموں میں استعلل کیا جا آ تھا' مثلاً رہائش کے طور پر' تفریح کے لئے' اہم ملا قاتوں کے لئے' مہم ملا قاتوں کے لئے' مہم قدیوں کو قید کے لئے' مبل پر اہم قیدیوں کو قید میں رکھا جا آ تھا اور کی وہ خاموش اور تنائی کی جگہ تھی کہ جمال وہ محبت کرنے والے چیکے' میں رکھا جا آ تھا اور کی وہ خاموش اور تنائی کی جگہ تھی کہ جمال وہ محبت کرنے والے چیکے' چیکے ملا کرتے تھے۔

قلعے کی ایک اور اہم جگہ باغیچہ ہوا کرتا تھا' جو چاردیواری میں گھرا ہوتا تھا اور خصوصیت کے ساتھ زمیندار کے خاندان کے لئے نجی جگہ بن جاتا تھا' جہاں وہ اپنی نقافتی سرگرمیوں کا انعقاد کرتے تھے' یہ خفیہ لماقاتوں کا مرکز بھی ہوا کرتا تھا' جہاں دوسروں کی نظروں سے نج کر مجب کرنے والے طا کرتے تھے' اس جگہ پر عورتوں کو موقع لماتا تھا کہ اپنی خوبصورتی اور رعنائی دکھائیں۔ ایک دوسرے کے دکھ درد میں شریک ہوں' ان طاقاتوں کی وجہ سے یہ جاسوسی کی بھی جگہ تھی کہ ہر فرد پر نظرر کمی جائے اور اس کے بارے میں مالک وجہ سے یہ جاسوسی کی بھی جگہ تھی کہ ہر فرد پر نظر رکمی جائے اور اس کے بارے میں مالک

باغیچہ میں خاص طور سے کھانا کھایا جا آتھا' ودپہر کو بہیں تیلولہ بھی کیا جا آتھا اور اس کو خوبصورت رکھنے کے لئے کوشش کی جاتی کہ اس میں تشم تشم کے درخت اور پھولوں کے پودے ہوں' فوارے ہوں اور خوش الحان پرندے ہوں' اس طرح باغیچہ نصیلوں میں گھرے اور برجوں پر پہرہ دیتے ہوئے فوجیوں کے درمیان سکون و اطمینان کی جگہ تھی کہ جمال نیچر کو انسان کے قریب لایا جا آتھا اور اس کے جذبات کو خوشی و مسرت سے دوچار کیا جا آتھا۔

قلعہ میں اور امراء کے گھروں میں بال کی بری ایمیت ہوتی تھی' کونکہ نے بال ایتمامی

مرگرمیوں کا مرکز ہوا کرتے تھے۔ ہال ہی جی بادشاہ اور امراء درباریوں مصاحبوں اور ممانوں سے طخ تھے کیش پر بیٹے کر وہ اہم نیطے کیا کرتے تھے اور یمیں پر ان کے پاس باہر کی خبرس آیا کرتی تھیں ' ہال ہی دعوتوں کے لئے مخصوص تھے اور اس جگہ امراء تفریح کی مخطیس منعقد کرتے تھے ' اس لئے ہال آیک محل جگہ ہوا کرتا تھا 'کشادہ وسیع چوڑا اور زیادہ سے نیادہ لوگوں کی مخبائش رکھنے والا۔ اس کے دروازے بھی کئی ہوتے تھے ' کاکہ لوگوں کو آنے جانے جل آئاد و بالا اور برا ہوتا تھا ، جب لوگوں کو اجازت عام کمتی تھی تو دروازے کھول دیئے جاتے تھے ' تاکہ لوگ بغیر روک ٹوک کے اجازت عام کمتی تھی تو دروازے کھول دیئے جاتے تھے ' تاکہ لوگ بغیر روک ٹوک کے آئیں۔

ہل میں جمع ہونے کے بعد لوگوں اور باوشاہ یا امیر کے درمیان ایک رشتہ قائم ہو جا آ تھا اور اس سے وفاواری کے جذبات کو تقویت کمتی متی اس لئے باوشاہ اور امراء ہال میں وقام فوقام سرعام لوگوں کو بلاتے رہے تھے۔

ہل کے بعد کرے یا جیبرز ہوتے تھے جو نجی سرگرمیوں کے مرکز تھے، چو تکہ باوشاہ اور امراء خود کو کبی تنا نہیں دیکھنا چاہتے تھے، اس لئے وہ کروں میں بھی خاص خاص مصاحبوں کے درمیان گمرے رہجے تھے، یہاں وہ کمانیاں سنتے، موسیقی سے لطف اندوز ہوتے یا کوئی کمیل کھیلتے، جو لوگ بیار اور زخمی ہوتے، ان کے لئے بھی کمرے مخصوص تھے، جہاں وہ تنائی میں آرام کرتے تھے، خصوصیت سے عورتوں کے کمرے علیحدہ ہوتے تھے، آکہ انہیں حفاظت کے ساتھ علیحدہ رکھا جائے۔

خواب گاہ میں بسر نجی زندگی میں اہم کردار اداکر تا تھا کیونکہ یہاں آکر وہ سب سے علیحدہ ہو جاتا تھا، مگریہ بستر سازشوں ، ب وفائیوں اور دھوکہ بازی کی بھی جگہ تھی، خاص طور سے عورتوں کے لئے۔ بستوں اور رات کے فرق کو قائم کرتا تھا، یہاں پر سازشوں کا انکشاف بھی ہو تا تھا اور جرائم کے منصوبے بھی بنائے جاتے تھے۔

قرون وسطی میں دو سروں کی نجی زندگ کے بارے میں لوگوں کو احساس ہو رہا تھا کہ نجی معلمات میں دخل نہ دیا جائے' اس کا اندازہ ان ہدایات سے ہو تا ہے کہ جو اس زمانہ میں معاشرے میں دی جا رہی تھیں' مثلاً جب کی کے مکان کے سامنے سے گذرو تو اس کے اندر جھانک کر مت دیکھو' اور نہ ہی اس کے اردگرد چکر لگاؤ' کیونکہ لوگ اپنے گھروں میں جو

کچے بھی کرتے ہیں یہ ان کا فجی معالمہ ب اور باہر والوں کو یہ حق نمیں کہ ان کے معالمات میں وظل دیں ' یہ بھی ہدایت متی کہ آگر کسی کے گھر میں وافل ہونا چاہو تو پہلے کھنگاؤ یا آواز دو ' باکہ معمان کی آمد کی اطلاع ہو جائے اور وہ اس سے ملنے کے لئے تیار ہو جائیں۔

گموں میں مشکل سے الی جنگییں ہوتی تھیں کہ جمل چمپ کر کسی سے ملا جائے' اس لئے اگر کسی سے ملنا ملانا ہو یا راز کی باتیں کرنا ہوں تو اس کے لئے باقاعدہ کوئی اہتمام کرنا بڑتا تھا۔

آگرچہ خاندان میں جھڑے اور سازشیں ہوتی رہتی تھیں' گر اس کے باوجود باہر کے خطرات اس قدر تھے کہ وہ انہیں آپس میں متحد رکھنے پر مجبور کرتے تھے۔ عورت ویے تو معاشرے میں پس ماندہ تھی' گر ماں کا رقبہ اٹٹل عزت تھا اور اس کا دودھ فرد کی زندگی میں اہم کروار اوا کرتا تھا۔ خصوصیت سے جب خاندان کی عزت و وقار کا سوال آ جاتا تھا تو اس وقت ماں کا دودھ اس کی علامت بن جاتا تھا اور اس کی خاطر بری می بری قربانی دیئے سے گرر نہیں کیا جاتا تھا۔

خاندان میں آباؤ اجداد پر بھی فخر کیا جاتا تھا اور ان کے کارناموں کو یاد کرکے خاندان کی روح کو تازہ رکھا جاتا تھا۔ خاندان کا مربراہ باپ ہوتا تھا جس کے احکالت کی تعیل سب پر فرض تھی۔ خاندان میں نہ صرف بیٹے بیٹیاں آتے تھے بلکہ بیٹیج اور بھتجیاں بھی اس کا حصہ ہوتی تھیں اور انہیں اپنے بچوں کے برابر سمجما جاتا تھا۔ خاندان میں بچوں کو اس وقت عرب ملتی تھی جب وہ جائز اولاد ہوں ورنہ ان کا ساجی مرتبہ کچھ نہ ہوا کرتا تھا۔

معاشرے میں عورتوں کا درجہ انتمائی گرا ہوا تھا۔ یہ خپال کیا جا آ تھا کہ اس کی وجہ سے مرد گناہوں کی طرف ماکل ہوتے ہیں ' لنذا یہ اس کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے اعمال اور حرکات و سکنات سے لوگوں کے جذبات کو نہ بحرکائے۔ اس مقصد کے لئے عورتوں کی ہدایت کے لئے کئی کتابیں لکھی شکیں ' ان کی تربیت کے وقت ان کے دماغ میں یہ بھمایا گیا تھا کہ وہ برائی پیدا کرتی ہیں ' لنذا اسے دور کرنے کے لئے بھی انہیں ہی خود کو تیار کرتا ہوگا سب بری بات یہ کہ عورت کا جمم مردوں کی نگاہوں کا مرکز رہتا تھا ' لنذا اسے اپنے جم پر کئول کرتا ہوگا نہ ہو' جم کنول کرتا ہوگا و مال خرج کہ اس کی چال ڈھال میں ذرا بھی دلکثی و رعمائی نہ ہو' جم کے اعضا اور ان کی حرکات نظروں سے محفوظ رہے ' اس کے علاوہ اسے ان تمام علوات سے کے اعضا اور ان کی حرکات نظروں سے محفوظ رہے ' اس کے علاوہ اسے ان تمام علوات سے

ربیز کرنا ہوگا کہ جس کی دجہ سے لوگ اس کی طرف متوجہ ہوتے ہیں' مثلاً اسے زور زور سے ہنتا نہیں چاہئے لور نہ می زور سے بولنا چاہئے' جب وہ چلے تو اصلاط سے لوھر ادھر ویکھے کہ لوگ اس کے جمم پر تو نظریں نہیں جملئے ہوئے ہیں۔

عورت کو چاہیے کہ کملنے میں احتیاط کرے۔ زیادہ نہ کھائے وقت پہ سوئے اور مج جلدی اٹھنے کی علوت ڈالے اس کو ہدایت دی گئی کہ جب وہ چرچ میں عبارت کے لئے جائے تو عبارت کے وقت کھوے کی طرح اپنی گردن لمبی کرکے ادھر ادھر نہ دیکھے المبکہ اپنی پٹے کو سیدھا کرکے بیٹھے اور صرف سامنے دیکھے۔

لباس کے سلطے میں بھی عورت کو ہدایات دی گئی ہیں' اس کو منع کیا گیا ہے کہ وہ نے فیشن افتیار نہ کرے' نیب و زینت و آرائش سے پر بیز کرے اور اگر میک اپ کرنا ہی پڑے تو چھپ کر تھوڑا بہت کر لیا کرے' اسے چاہئے کہ وہ اپنے بال یا جم کا کوئی حصہ نمایاں نہ کرے۔

یوی کے لئے یہ ہدایت تھی کہ کھانے کے بعد وہ فورا خواب گاہ میں چلی جائے اور وہاں عباوت و مراقبہ کرے اور مطالعہ میں مصروف ہو جائے' اس کے لئے کسی نہ ہی کتاب کا مطالعہ ضروری ہے' چاہے وہ صرف وو صفح ہی کیوں نہ پڑھے۔

قرون وسطیٰ میں جب مردم شاری کی جاتی تھی تو خاندان یا سرراہ کے بجائے چوالوں کی تعداد کھی جاتی تھی۔ روی مورخ بیوریس جب ایک چھوٹے گاؤں کا کھتا ہے تو اس کی آبادی کے بارے میں بتاتا ہے کہ وہاں ۵ چولیے تھے۔ اس طرح بعد کے آنے والے مورخوں نے بھی چوالوں کی تعداد سے آبادی کا اندازہ لگایا۔ ۱۹۰۰ء میں نارمنڈی میں چوالوں کی تعداد سے آبادی کا اندازہ لگایا۔ ۱۹۰۰ء میں نارمنڈی میں چوالوں کی تعداد پر قیکس لگایا گیا بعد میں چنی کے ذریعہ آبادی کا تعین کیا جائے لگا، شانی ایک چنی سے افراد کے برابر تسلیم کی جاتی تھی۔ چولیے کی آبادی میں ماں باب اور غیرشادی شدہ بجے آ جاتے تھے۔

سردی کی وجہ سے گھروں کو گرم رکھا جاتا تھا۔ امراء کے گھروں میں بارو چی خانہ سب سے زیادہ گرم جگہ ہوا کرتی تھی' اس کے بعد مالک یا آقا کی خواب گاہ۔ دست کار سردیوں میں کمروں کو گرم کرکے وہیں کام کیا کرتے تھے۔ اور پہیں پر ان کے بیوی' بچے بھی رہجے تھے۔ اسٹو(Stove) سب سے پہلے جرمنی میں آیا اور پھر فرانس میں۔ اس نے کمروں کو گرم رکتے میں اہم حصہ لیا اس کے علاوہ ا تکمیٹوں کا بھی رواج تھا اور ان میں آسانی سے مقی کہ انسیں آیک جگہ سے دوسری جگہ لے جلیا جا سکتا تھا۔

قرون وسطی میں لوگوں کو اور خاص طور سے امراء کو اپنی دولت اور شان دکھانے کا برا شوق تھا اور اس کا اظمار وہ محو روں عواروں اور سونے و چاندی کے برتنوں کے ذریعہ کرتے شہ۔

ریاں ساں کے زمانہ میں لوگ اس بات کو پند کرتے تھے کہ مل کر رہیں۔ اس لئے خربی جماعتیں اسکول کے طالب علم اور سپائی و فوتی اور معندر افراد اپنی جماعتیں بنا کر مل کر رہیے تھے۔ اس زمانہ میں خاندان بھی بڑے ہوا کرتے تھے کہ جن میں قربی رشتہ دار آ جاتے تھے ' اگرچہ اس کی تہہ میں یہ خواہش بھی ابحر رہی تھی کہ ایک فرد کی اپنی فجی زندگی ہونی جائے۔

ایک زمیندار کے گرانہ میں تنائی کا کوئی تصور نہیں تھا' شاید سوائے موت کے وقت میں گھر میں سب لوگ ساتھ رہتے تھے' چاہ وہ کام میں مصروف ہوں یا فرصت کے وقت میں آرام کر رہے ہوں' کوئی محض تنا سز کرنے کی ہمت بھی نہیں کرتا تھا' اگر وہ دوست اور رشتہ وار سز میں ساتھی نہ ہوتے تو سنر کے دوران ایک رسم کے ذریعہ اجنبی لوگوں کو منہ بولے بھائی بنا کر ان سے رشتہ قائم کر لیتے تھے' یہ رشتہ سنر کے دوران قائم رہتا تھا اور جیسے ہی منزل پر بہونچتے یہ ختم ہو جاتا تھا۔ لاکے جب ۲ سال کے ہوتے تو عورتوں سے علیحدہ ہو کر باہر کی دنیا جو مردوں کی تھی' وہاں آ جاتے تھے۔ اس کے بعد یہ مصاحبوں' ساہیوں اور مائٹ من جاتا تو پھر اس کی کمپنی نائٹ ساتھیوں کے مائتھ ہو جاتی' جو ہر وقت لڑائی' جنگ اور مقابلوں میں مصروف رہ کر اپنی بمادری اور جنگجوئی حابت کرتے رہتے تھے۔

جاگیردارانہ معاشرے میں زندگی کے وو پہلو ہوا کرتے تھے۔ گھر میں خاندان کے ارائین ' مازموں اور دوستوں کے ساتھ وقت گذارنا۔ ایک جگہ سے دوسری جگہ سفر کرنا' وہ اپنے ساتھ ہر معالمہ میں شریک رہتے تھے' ان کے ورمیان کوئی راز نہیں ہوا کر آتھا' اس لئے ان کی زندگی اجتائی ووستوں کی زندگی تھی' جو ایک ووسرے سے قربی تعافی ورکزے سے ترکی تعافی ورکزے سے تکل کر تعافی ورکزے سے نکل کر کھتے تھے۔ ان حالات میں اگر ایک مخص اس اجتائی زندگی اور دائرے سے نکل کر

اپنی افغرادے پر دور دیا تو ایسا فحض یا تو بافی کملانا تھا اور یا اپنی افغرادے اور علیمرگی کی جرات پر اسے ہیرو منا دیا جاتا تھا لیکن اس صورت میں وہ معاشرے سے کٹ کر اجنی ہو جانا تھا۔ یہ ایک لحظ سے اس کے لئے خطرناک بھی تھا کونکہ اب اسے اپنی حفاظت تھا کرنی بڑتی تھی اور اس کی دائدگی خطروں میں گھر جاتی تھی' کیونکہ اب اس کی حمایت کرنے والا کوئی خمیں رہا تھا' اس کی مثل اس زمانہ میں الی ہی تھی کہ کوئی فضی بغیر حفاظتی دستہ کوئی خمیں رہا تھا' اس کی مثل اس ذمانہ میں الی ہی تھی کہ کوئی فضی بغیر حفاظتی دستہ کے سامنے بطور شکار پیش کر دے' ایک ایسے محفی کو اور ایک کے لئے جائز ہو جاتا تھا۔

جمرم اور سیای ایے لوگ سے 'جو معاشرے کی منظم اور حفاظتی زندگی کو چموڑ کر جگول اور ولدلوں میں پناہ لیتے سے 'کو تک یہ علاق سے خور آباد اور فیر محفوظ ہوا کرتے سے۔ اس طمرح سے وہ شہول اور دیماتوں کے منظم علاقوں سے خود کو علیمدہ کر لیتے ہے۔ بجرم آگرچہ جنگوں میں پناہ تو لے لیتے سے 'مرانیس ہروت ممذب اور قانونی معاشرہ سے ڈر لور خوف رہتا تھا اور وہ ان سے دور رہتے ہوئے اور زیادہ تنا ہوتے جاتے ہے۔ سیاس یہ بجمعے سے کہ غور و نظر اور عباوت کے لئے تنائی اور غاموشی ضروری ہے اور یہ صرف آبادیوں سے دور میسر آسکتی ہے۔ اس لئے وہ دوردراز کے علاقوں میں جاکر عباوات میں معروف ہو جاتے سے 'یمان تک کہ تنائی اور کی زندگی کے لئے لازی ہو جاتی تھی۔

لیکن ای زمانے عیں معافی تبریلیوں اور زراعی پیداوار کی وجہ سے لوگوں کی زندگی عیں اتجدیلی آ ربی سی شی۔ شہول کی آبادی برسے ربی سی اور اس کے ساتھ شاہراہیں اور نی نی منٹیاں وجود عیں آ ربی شمیں'جس کی وجہ سے روزمرہ کی زندگی عیں پید کی اہمیت برسی جا ربی شمی۔ کمانا چاہئے کا لفظ بہت زیادہ استعمال ہونے لگا تھا' بڑے یا پرس کے الفاظ زبان میں واطل ہو گئے تھے' معافی زندگی کا اندازہ اس سے لگیا جا سکتا ہے کہ ماہر آجار قدیمہ کو اس حمد کی چابیاں ملی ہیں' جو اس بات کو ظاہر کرتی ہیں کہ لوگ اپنی قیمتی اشیاء کو حفاظت کے حمد کی چابیاں ملی ہیں' جو اس بات کو ظاہر کرتی ہیں کہ لوگ اپنی قیمتی اشیاء کو حفاظت کے احساس ہو گیا تھا' تاکہ خاندان کے لوگ کس کے رحم و کرم پر نہ ہوں اور ان میں پید کی موجودگی کی وجہ سے حفاظت کا احساس ہو۔

پید ماصل کرنے کے لئے لوگ جو ذرائع افتیار کرتے تھے 'ان میں سے ایک بیہ تماکہ

ناقتل کاشت زمینوں کو قتل کاشت بنا کر وہاں آباد ہوا جائے یا پھر شروں ہیں تجارت کی جائے۔ ذاتی خواہشات اور نجی دولت نے لوگوں ہیں انفرادیت کے جذبات کو پیداکیا' اس کا اظہار کئی طرح سے ہوا' مثلاً اس دور ہیں مختلف افراد کے جو جمتے بنائے گئے' ان میں چرے اور اس کے آبڑات پر زیادہ زور دیا گیا آ کہ انفرادیت کو ابھارا جا سکے' اس طرح اپنی تصویر یا پورٹریٹ بنوانے کا شوق بہت ہو گیا تھا' آ کہ اس کے ذراید اپنی شخصیت کو محفوظ کیا جائے۔ نہمی طور پر بھی لوگوں کے خیالات و نظریات میں تبدیلی آ رہی تھی۔ اب نجات کے خیالات اور رسومات ہی ضروری نہیں رہیں تھیں' بلکہ یہ ضروری ہو گیا تھا کہ اس خود آئی عاصل کرنا چاہئے اور یہ اس وقت عاصل ہو سکتی ہے کہ جب خود دیکھا جائے' اس لئے لوگوں کے ذہن میں یہ خیال جر گیا کہ گناہ عمل میں نہیں ہو آ' بلکہ نیت میں ہو تا

نجات کے لئے یہ بھی ضروری تھاکہ اسے محبت اور عقل کے رائے سے حاصل کیا جائے' اس کا اثر یہ ہواکہ شادی مرد اور عورت کی مرضی سے ہونے مکی اور خاندان کے اثرات اس میں کم ہوتے ملے مئے۔

ہے۔ اس کے ضرورت اس بات کی ہے کہ انسان خود کو اللاش کرے ابی ذات کی اس

الله میں انسان انفرادیت بیند ہو ہا چلا گیا'جس نے بالا فر اجماعیت کو کمزور کر دیا۔

بارھویں صدی میں انفرادیت کے رجان کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اس زمانہ میں موانح عمری لکھنے کا رواج ہوا' تاکہ ذاتی اور انفرادی زندگی کو بیان کیا جائے' اس میں فرد مرکز ہوتا تھا۔ اور زندگی کے واقعات اس کے گرد گھوشتے تھے۔ ان سوانح عمروں کی ایک خاص بات یہ بھی تھی کہ ان کے ذریعہ فرد جموث کے ذریعہ اپنی نجی زندگی کی حفاظت کر تا تھا اور انہیں لوگوں کے سامنے فاش نہیں کرتا تھا۔ اس لئے جب سوانح عمری میں جدید زمانے میں اپنے بارے میں صاف صاف کھا گیا تو لوگوں کو اس صاف گوئی سے زبردست دمچکد لگا کو نکہ معاشرہ ہر شخص کو اپنی قائم شدہ روایات اور قدروں میں دیکھنا چاہتا ہے اور اس بتا پر اس کے بارے میں ایجھ یا برے ہونے کا فیصلہ کرتا ہے۔

قرون وسطی میں انسان نے اپنے جسم کو رہائش گاہ سے تشبید دی اور اس کے مختلف حصوں کا گھر کی مجارت کی طرح تجزید کیا۔ جسم کا اندرونی حصد گھر کا نجی حصد تھا' جب کہ باہر کا کھلا حصد جنگل کی طرح تھا۔ اندرونی حصد کو دربار بھی کما جاتا تھا' کیونکہ یہ ایک محل اور

خانقاہ کی مائند تھا۔ اس میں اعضائے رئیسہ اور خدمت کرنے والے اعضاء جدا جدا تھے۔ ان کے درمیان ایک دیوار حاکل تھی' اس طرح جیے کہ امراء اور عوام کے درمیان حد فاضل ہوتی تھی اور دونوں کے درمیان فرق کو قائم رکھتی تھی' جس طرح امراء کے گمروں میں خدمت گار کھانا اور پانی فراہم کرتے تھے' ہی کام جم کے نیلے حصہ کا تھا کہ جو جم کے اوپر کا حصہ اعلیٰ و برتر تھا' اس لئے اس میں دانش مندی اور طافت تھی۔

جم كو ايك قلعه كى مائد بهى سمجما جاتا تھا، جس پر بيرونى حملے ہوتے رہتے تھے، تاكه اس كو كرور كيا جائے، اس كے اس كى حفاظت كے لئے مزاحت ضرورى تقى۔ اس مقصد كى حاتى تقى، جيسے آئكسيں، منه، كان اور نتفے۔ يہ حفاظت الى على كے وروازہ پر پہرو كے ذريعہ اس كو محفوظ ركھا جاتا تھا۔

عورت کے جم کے بارے میں سے خیال تھا کہ سے بھی مرد کی طرح ہی ہے، اگرچہ اس کے جنی اعضاء مختلف ہیں اور سے اس لئے کہ پیدائش کے وقت سے الٹ پلٹ ہو کر گرا مجے ہیں، اس وجہ سے عورت میں نقص رہ گیا اور اس جسانی نقص کی وجہ سے مرد کے مقابلے میں اس میں برائی اور بدی کے جذبات زیادہ ہیں۔ اس کا جم چونکہ خواہشات کو ابھار تا ہے، اس لئے اس کی حفاظت کی مرورت ہے اور سے کام مرد ہی کر سکتا ہے، عورت مرد کے بغیر نمیں رہ سکتی ہے، اس لئے عورت کے لئے لازی ہے کہ وہ مرد کے ماتحت رہے۔ مرد کو چاہیے کہ وہ عورت کو بغیر حفاظت کے گھر میں نہ چھوڑے اور گھر میں بھی اسے اس طرح رہے کہ اس کا جم کیڑوں میں چھیا رہے۔

عورت کا کام ہے کہ وہ خاموثی ہے پاکیزگی کی زندگی گذارے اور خود اپنے پر قابو رکھتے ہوئے گناہوں میں طوث نہ ہو۔ عورت کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی پیدائش سے لے کر موت تک مرد کے ماتحت رہتے ہوئے اس کے احکالت پر عمل کرے، اسے اس بات کا احماس ہونا چاہے کہ اس کا جم خطرناک ہے یہ خود' خطرے میں رہتا ہے اور خطرہ پیدا بھی کرتا ہے اس کی وجہ سے مرد اپنی عزت کھو سکتا ہے۔

عورت کے جم کے اس نظریہ نے معاشرہ میں اس کے مقام کو ساجی طور پر مرا دیا اور

وہ مرد کے مقلبلے میں کمزور اور کم تر ہو گئ اپنی جسمانی سافت کی وجہ سے اسے مورد الزام محمرلیا گیا کہ وہ گناہ کی طرف مائل ہوتی ہے اور مرد کو اپنی طرف راخب کرتی ہے ' لہذا اس صورت میں مرد کو بیہ حق مل گیا کہ وہ اس کو اپنے ماتحت رکھے' اس پر نظر رکھے اور اس کی محمرانی کرے۔

انسانی جم کے بارے میں یہ خیال بھی تھا کہ چو تکہ اس میں روح رہتی ہے' اس لئے اس کی عزت کرنی چاہئے' کیو تکہ اس کے بھی جم کی حفاظت کرنی چاہئے' کیو تکہ اس قیامت کے دن اس مالت میں افعنا ہو گا۔ ذہبی نظریات نے بھی جم کے بارے میں کئی حتم کے تصورات کو پیدا کیا' مثلاً جم پر قابو پاتا اس لئے ضروری ہے کہ اس کے ذرایعہ می انسان میں خواہشات پیدا ہوتی ہیں اور یہ خواہشات اے گمرائی کی طرف لے جاتی ہیں۔ ایک دوسرے نظریہ کے مطابق جم پر نہ صرف قابو رکھنا چاہئے' بلکہ اے انت اور تکلیف دینا چاہئے' بلکہ اے انت اور تکلیف دینا چاہئے' چانچہ بہت سے ذہبی فرقوں میں جم کو انت دینا نیکی اور پر بیزگاری کے لئے ضروری سجھا جاتے۔

جم کی اس آجمی کے بتیجہ میں جسمانی صفائی کا تصور پیدا ہوا اور میار حویں و بار حویں مدیوں میں امراء کے گھروں اور خانقابوں میں خسل خانے قائم ہونے گئے اس سے اندازہ ہو آ ہے کہ طبقہ اعلیٰ کے لوگوں میں نمانے کا رواج ہو کیا تھا جم کی صفائی کے بارے میں اس سے بھی اندازہ ہو آ ہے کہ وحوتوں میں کھانے سے پہلے مسمانوں کے ہاتھ وحلائے جانے گئے تھے۔ لوگ جسم پر مائش بھی کرانے گئے تھے 'یہ کام اکثر عور تیں کیا کرتی تھیں۔

لیکن ای زائے میں کھے ذہی مصلحین ایسے تھ' جو جم پر مائش کرانے اور نمانے کو مناہ کی جانب پہلا قدم تصور کرتے تھ' کیونکہ ان دونوں صورتوں میں جم جذبات کو برمعکا کر گناہ کی طرف لے جاتا ہے اور خاص طور سے اگر مرد اور عورت ساتھ میں نماتے ہوں۔ پیرس میں تیرحویں صدی میں ۱۳۹ جمام تھے اور یمال نمانے کے سلسلہ میں سخت قوانین بیرس میں تیرحویں صدی میں نمانے کو برا سمجما جاتا تھا' بعض خانقابوں میں سال میں دو برائے گئے تھے۔ پبک جمام میں نمانے کو برا سمجما جاتا تھا' بعض خانقابوں میں سال میں دو مرتبہ خسل کو ضروری خیال کیا جاتا تھا انہیں اس طرح نمانے کی اجازت تھی کہ وہ اپنے جم

مرد اور عورت دونوں کے لئے ضروری تھا کہ جم کے تمام حصول کو کپڑوں کے تلے

چہائے رکیں ' موائے ان کے کہ جو چلنے پھرنے اور کام کاج کے لئے ضروری ہوں' لباس میں بھی یہ شرط تقی کہ عورت اور مرد کے لباسوں مین فرق ہوتا چاہئے' اگر یہ فرق نہیں ہو تا تقا تو اس کو برا کما جاتا تھا' اگرچہ عورتوں کے لئے ضروری تقا کہ وہ لبے بال رکیس' محرساتھ بی میں ان سے یہ بھی کما جاتا تھا کہ وہ انہیں ظاہر نہ کریں' بلکہ انہیں گوندھ کو پٹیا بنالیں' کو تکہ کھلے بال گناہ کو دعوت دیتے ہیں' اگر پٹیا نہ بنائیں تو پھر انہیں اسکارف کے نیچے چھپا کر رکھیں۔

جم کے بعد ووسرے مرطہ روح کا قاکہ اسے کیے گناہوں سے دور پاک و صاف رکھا جائے ایک طریقہ تو یہ تھا کہ روح کی پاکیزگی کے لئے جباوت اور ریاضت ضروری ہے الکیونکہ یہ روح کو کثافت و آلودگی سے بچائی ہے محمد جاگیرداری کی ابتداء میں لوگوں نے روح کی نجلت کا کام راہبوں کے میرد کر دیا تھا جو کہ خانقابوں میں پاکیزگی کی زندگی گذارتے سے اس لئے وہ خدا کے قریب سے اور ان کی دعاؤں میں اثر ہوتا تھا اس وقت راہبوں سے زندہ اور مردہ لوگوں کی نجات کے لئے دعا کرائی جاتی تھی۔

لوگوں کا یہ بھی عقیدہ تھا کہ محکران کو بھی مباوت گذار ہونا جاہئے کیونکہ آگر وہ گناہ گار بے تو خدا کا قمراس پر اور رعایاں دونوں ہر آئے گا۔

اس دور میں بھی پچھ ایسے افراد تھے کہ جنوں نے راہبوں کی ذہبی اجارہ داری کے خلاف آواز اٹھائی اور کما کہ خدا اور بندے کے درمیان کوئی رکلوث نہیں اور وہ ذاتی طور پر نجات کے لئے خدا سے رجوع کر سکتے ہیں 'چونکہ ان لوگوں نے راہبوں کی مراعات پر حملہ کیا تھا 'اس لئے انہیں فورا گراہ کما گیا اور معاشرے کے تقم و صبط کو برقرار رکھنے کے لئے انہیں سزائیں دی گئیں۔ چرچ نے اپ اثر و رسوخ کو برجانے اور معظم کرنے کی غرض سے لوگوں کو چھوٹے کلیسائی حلتوں میں تقیم کر دیا 'ان حلتوں کے راہب لوگوں کی محرائی کرتے تھے اور دیکھتے تھے کہ کون عبادت کے لئے آیا ہے اور کون نہیں۔ اس طرح سے علاقے کے ہر فرد کے لئے کلیسا میں اور عبادت میں شریک ہونا لازی ہو گیا۔

اس زمانے میں چرچ نے یہ نیصلہ کیا کہ ہر فرد سال میں دو مرتبہ اپنے گناہوں کا اعتراف کیا کرے۔ یہ اعتراف وہ علیحدگی میں پادری کی موجودگی مین کیا کرتا تھا۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ لوگوں کے دلوں میں جو شبسات ہیں' وہ فلاہر ہوں' تا کہ چرچ کے خلاف جذبات کو دبلیا جائے' لیکن ان احتراضات نے نجی زندگی اور نجی معاملات کو پبلک کے دائرے سے نکال کر فرد اور یادری کے درمیان کر دیا۔

ان طلات میں نجی زندگی کا ایک نیا تصور ابحرا' اور وہ یہ تھا کہ لوگوں کے درمیان رہے ہوئے اپنی ذات کا تشخص اور اس کی پھپان۔ اس لئے فرد اپنے گم' کمرے اور جاگیر پر رہتے ہوئے خود کو دو مروں سے علیمدہ سمجھنے لگا اور اس نے اس شعور کو پیدا کیا کہ اس کی اپنی فلطیاں' گناہ' خواب' خواہشات' جذبات اور راز یہ سب اس کے اپنے ہیں اور اس کی ذات علمیں اس نے ایت ہیں اور اس کی ذات سے وابستہ ہیں' اسے یہ حق ہے کہ وہ انہیں اپنی ذات تک رکھے یا دو مرول کو اس میں شال کرے۔

یمی وجہ تھی کہ لوگوں میں اپنی سوانح حیات' یادواشیں اور اعترافات لکھنے کی ابتداء موئی' کیونکہ یہ وہ ذریعہ تھا کہ جس کو استعال کرتے ہوئے وہ اپنی شخصیت کو ابھار کر باہر لا سکتے شخے اور اپنی ولی خواہشات و جذبات کا اظہار کر کتے شخے۔ ان یادواشتوں میں نجی باتیں ہوتی تھیں اور اکثر وہ باتیں کہ جن سے عام لوگوں کو کوئی دلچیں نہیں ہوتی تھیں' مگران میں وہ باتیں بھی ہوتی تھیں جن سے خاندان کی ذہنی ترقی کے بارے میں پنہ چان تھا اور ان رجانات کے بارے میں پنہ چان تھا اور ان رجانات کے بارے میں کہ جو معاشرے میں عام شے۔ ان یادواشتوں میں شادی بیاہ کے بارے میں' بچوں کے تام رکھنے' محوروں کے علاج اور تجارتی اشیاء کی خرید و فردخت کے بارے میں اطلاعات ہوتی تھیں۔ ان یادواشتوں کو نجی سجھتے ہوئے' کھنے والا اپنی پند کی باتیں بارے میں اطلاعات ہوتی تھیں۔ ان یادواشتوں کو نجی سجھتے ہوئے' کھنے والا اپنی پند کی باتیں بارے میں اطلاعات ہوتی تھیں۔ ان یادواشتوں کو نجی سجھتے ہوئے' کھنے والا اپنی پند کی باتیں باتھا اور آنے والی نسلوں کو نصیحت کرنا تھا۔

انفرادیت کی علامات یادداشتوں کے علاوہ مصوری بھی تھی'کونکہ اس زمانہ میں امراء کی پورٹریٹ بنائیں بورٹریٹ بنائیں اور ٹریٹ بنائیں اور ان کے ذریعہ امراء کی خصوصیات کو نمایاں کیا۔

یہ اس رحجان کی نشان دہی کر رہے تھے کہ فرد کس طرح سے معاشرہ اور جماعتوں سے نکل کر اپنی شاخت کو ابھار رہا تھا اور اب وہ اجتماعی پند و ناپند کو ابھا۔ فرد کی معاشرتی بندشوں سے یہ نجات اس لئے اہم تھی کہ اس کے بعد ہی اس میں یہ جرات آئی کہ وہ ان روایات کو چینج کرے کہ جنوں نے اسے گرفار کرکے اجتماعیت میں مم کر دیا تھا۔

معاشرے بیں فرد کی شاخت اس کے کپڑوں سے ہوتی تھی، جس معاشرہ بیں کپڑے پنے جاتے ہیں، وہاں برہند آدمی کو پاگل و جنگلی کما جاتا ہے، کیونکہ یہ سجھ لیا جاتا ہے کہ بربنگی انسان کو تمذیب و تمدن کے ابتدائی وو رش لے جاتی ہے، لنذا بربنگی کو چھپانے کے لئے انسان نے لباس کو افتیار کیا اور اس نے انسان کو مختلف بھیسوں میں پیش کیا، کیونکہ ہر مخص اپنے سابی رتبہ کے حساب سے لباس استعلل کرتا تھا اور اس کے لباس میں اس کی مخصیت کا پت چل جاتا تھا۔ لنذا عزت انسان کی نہیں، اس کے لباس کی ہوگئی، جس کا لباس فیتی اور شاندار ہوتا تھا اسی قدر وہ معزز اور بلوقار ہو جاتا تھا، کی وجہ تھی کہ ہر پیشے اور مربب ان مرتب کے لوگوں نے اپنا خاص لباس رائج کیا۔ تاجر، حکران، یہودی، طوائف اور راہب ان کے خاص لباس ہوتے تھے کہ جن سے ان کی بچیان ہوتی تھی۔

اس سے اندازہ ہو آئے کہ جو چیز راز بن جائے تو پھر انسان میں یہ شدید جذبہ پیدا ہو آ کے کہ اس راز کو دریافت کیا جائے اور اس کے بارے میں پوری پوری آئی حاصل کی جائے' لندا چرچ کی ممانعت کے باوجود مصور انسانی جسم کی تصاویر بناکر اس راز کو فاش کر رہے تھے۔

اس زمانہ میں آہستہ 'آہستہ یہ احساس بھی ہواکہ انسانی جم کی صفائی ضروری ہے۔ یہ خیال اس وجہ سے آیاکہ نہ نمانے کی وجہ سے اور صفائی نہ کرنے کی وجہ سے کپڑوں اور بالوں میں جو کیں پڑ جاتی تھیں اور ان سے نجات پانے کے لئے بیویاں اور خادا کیں مردوں کی جو کیں نکال نکال کر مارتی تھیں' جو کیں پڑنے کی ایک وجہ یہ بھی تھی تھے جب لوگ سفر کرتے تھے تو بغیر نمائے ہوئے اور بغیر کپڑے بدلے ہوئے کئی کئی ہفتے گذار دیتے تھے' اس

کی وجہ سے جو کیں کیڑوں اور بالوں میں را جاتی تھیں' اس لئے زائرین پر زور دیا جاتا تھا کہ وہ اپنے جم کو روزانہ صاف کریں' کیونکہ ان کی جو ئیں ود سروں کو بھی لگ جائیں گی' اگر صفائی کا خیال نمیں رکھا جاتا تھا تو ڈاڑھی صاف کرانا پڑتی تھی اور یہ بحری سنر کرنے والوں کے لئے بے عزتی کی بات تھی۔

غربوں کے برعس امراء اپ جسم کو صاف رکھنے پر خاص توجہ دیتے تھے، جسم کی اس صفائی کی وجہ سے یہ بات قاتل تعریف سمجی جانے گئی کہ مروانہ خوبصورتی کے لئے ورزش اور کمیل ضروری ہیں اور جسم کو مائش کے ذریعہ خوب صورت اور دکھش رکھنا چاہئے، مرووں میں ڈاڑھی اور بالوں کے فیشن بدلتے رہتے تھے۔

عورتیں مردوں کے مقابلے میں جسائی آرائش پر زیادہ توجہ دیتی تھیں اس مقصد کے لئے مختل کریمیں کی گرمیس کی گوڈرز اور بالوں کے رکھنے کے رکھ ہوا کرتے تھے۔

قرون وسطنی کے آخری ذالے میں چرچ نے نمانے کے ظاف بولنا چھوڑ ویا تھا'کو کلہ چرچ کے خالف رویہ کے باوجود لوگوں میں نمانے کا رواج ہو رہا تھا' خصوصت سے بھاپ سے نمانا ایک عیاشی تھا۔ یہ وستور ہو گیا تھا کہ جب کوئی معمان گھر میں آتا تو سب سے پہلے پانی گرم کر کے اس سے نمانے کو کما جاتا تھا' نمانے کا طریقہ یہ تھا کہ ثب میں گرم پانی ڈال کر اس میں خوش ہو دار جڑی ہوٹیاں اور گلاب کے پھولوں کی بتیاں ڈال دیج تھے۔ امراء اور دولت مندوں کے ساتھ ساتھ عام لوگوں میں بھی نمانے کا شوق ہو گیا تھا۔ شروں اور دیماتوں میں پبلک کے لئے جمام قائم ہونے گئے تھے' جمال لوگ مل کر نماتے تھے' اس کے علاوہ معدنیات کے چشوں پر صحت کے لئے نمانے جاتے تھے۔ یہ جمام نمانے کے ساتھ ساتھ ساتی سرگرمیوں کے جماموں کے حاموں کے جماموں کے جماموں کے جماموں کے جماموں کے جماموں کے جماموں کے اس کے بارے میں اپنے مشاہرات کو اس طرح سے تھے بند کیا ہے:

لوگوں کے گھروں میں نجی جمام ہوتے ہیں 'جس میں حور تیں و مرد نماتے ہیں۔ ایک معمولی جال کے ذریعہ جمام کو دو حصوں میں تقتیم کر دیا جاتا ہے 'لیکن ساتھ میں بہت ساری کھڑکوں اور کھلی جگہوں کے ذریعہ ان دو حصوں کے درمیان رابطہ ہوتا ہے 'آ کہ لوگ ایک دو سرے سے بات کر سکیں' اور مشروبات سے لطف اندوز ہو سکیں۔

یہ لوگ لینی حورتیں و مرو آپس میں باتیں کرتے ہیں اور یک دوسرے کو چھوتے ہیں، گریہ ان کا دستور ہے۔ نمانے کے حوض کے اور کیلیواں ہیں کہ جمال لوگ بیٹے نمانے والوں کو دیکھتے ہیں اور باتیں کرتے ہیں، ہر مخص کو جمام میں آنے کی اجازت ہے اور یہ اجازت ہے کہ وہ باتیں کرے، جوا کھیلے اور اپنے تظرات کو منائے، اجازت ہے کہ وہ باتیں کرے، جوا کھیلے اور اپنے تظرات کو منائے، مکن نمانے کے لئے برہنہ ہو کر آئی ہیں اور ہر مخص انہیں دیکھ مکنا ہے، لیکن وروازے پر نہ تو کوئی پریدار ہے اور نہ بی اندر آنے پر پابندی ہے، مگریہ بات بھی ہے کہ کوئی نہ تو بدتمیزی کرتا ہے اور نہ بی اس مقمد کے لئے پانی میں میزیں گئی ہوئی ہیں، اکثر کمانا کھاتے ہیں، اس مقمد کے لئے پانی میں میزیں گئی ہوئی ہیں، اکثر مائے کھانے میں شرک ہو جاتے ہیں۔

## يانچوال باب: نشاة ثانيه

ایک وقت تک براوری کی اجتاعیت کی وجہ سے فرد کی کوئی حیثیت نہیں ہوا کرتی تھے۔
اور اس کی شاخت اس کی براوری ہوا کرتی تھی' اگر اسے کچھ کرنا ہو یا تھا تو وہ اپنی براوری

کے لئے کریا تھا' لیکن پندرہویں اور سولمویں صدیوں میں طالت بدلنے کی وجہ سے فرد اور
براوری کے رشتوں میں تبدیلی آئی' جب براوری ہی میں افراد کے پاس دولت آئی تو اس کی
وجہ سے ان کے درمیان غیر مساوی درجہ بندی شروع ہو گئے۔ فرد براوری کا رکن تو رہا' مگر
اس کا مرتبہ اس کی دولت کی بنیاد پر متعین ہونے لگا اور اس کی وجہ سے لوگوں کے درمیان
محبت و نفرت اور رشک و حمد کے جذبات پیدا ہوئے' جن افراد کے پاس دولت اور معاشی
ذرائع تھے' انہوں نے ان کی بنیاد پر اپنی عزت اور آن بان کو قائم کیا اور خود کو دو سروں سے
متاز کرنا شروع کر ویا۔

ان حالات ساجی رتبہ رکھنے والے افراد میں اپنی عزت کو برقرار رکھنے کا جذبہ شدت کے ساتھ ابھرا اور کوشش کی جانے گلی کہ ہر حالت میں اس کی حفاظت کی جائے اور اس کے ذریعہ معاشرے میں اپ بلند مقام اور نام کو باتی رکھا جائے' اس سے یہ رتجان پیدا ہوا کہ فرد کی اصلیت و حقیقت کو نظرانداز کر دیا جائے اور دیکھا یہ جائے کہ اس کی ظاہری علامت کیا ہیں' اس لئے ان رویوں کی فاطروہ کام کیا گیا جو فرد کی شخصیت کی ظاہری حالت کو ابھارے' اس مقصد کے لئے فیاضی و سخاوت و وضول خرجی کو استعمال کیا گیا' تاکہ شان و

شوکت کا اظمار کرکے وو مروں کو مرعوب کیا جائے' اس زلنہ میں ذاتی عزت کی حفاظت کے فوکت کی روایت پڑی' اگرچہ فرانس میں لوئی (Xiii) تیرہ نے اس بات کی کوشش کی کہ ان فضولیات کو روکا جائے' اس نے ڈو کل پر پابندی نگائی۔ فضول خرچی کی ندمت کی اور اصلاحات کے ذریعہ لوگوں کے رویوں کو بدلنا چاہا' مگر ان تمام باتوں میں اسے زیاوہ کامیابی نمیں ہوئی۔

اس وقت معاشرہ وربار عوام اور متوسط طبقوں میں بنا ہوا تھا، چھوٹے امراء چہ کے عمد اس وقت معاشرہ وربار عوام اور متوسط طبقے کے اہم عناصر سے ، جو پڑھے لکھے اور ممذب سے ، مگر اس وقت تک کم تعداد میں ہونے کی وجہ سے معاشرے میں ان کا اثر و رسوخ زیادہ نہیں تھا، اپنی بقاء کے لئے انہیں بادشاہ اور امراء کے ساتھ رہنا بڑتا تھا۔

نشاۃ فانیہ کے حمد سے انسانی رویوں میں جو تبدیلی آنا شروع ہوئی وہ جدید زمانہ تک جاری رہی اس میں لوگ اپ اور دو مروں کے بارے میں فرق کرنے گئے مثلاً اب یہ تمذیب کے خلاف ہو گیا کہ دو مروں کو کھاتے ہوئے دیکھا جائے کوگوں نے ایک دو مرے سے بخل کیر ہونا چھوڑ دوا عزت کے طور پر عورتوں کے ہاتھوں کو بوسہ دینا ختم ہو گیا اور نہ ہی اب عورتوں کے سامنے جھنے کا رواج رہا ان علمات کی جگہ اب دو مرے اشارے اور حرکات آگئیں اب یہ ممذب خیال کیا جانے لگا کہ لوگوں کو آواز دے کر یا زور زور سے چلا کر اپنی طرف متوجہ کرنے کے بجائے خاموشی سے گذر جایا جائے تاکہ دو مرے لوگ متوجہ نہ ہوں اب شادی شدہ جو ڑے کو لوگوں کے سامنے بستر پر نمیں لٹایا جاتا تھا یہ ایک نجی معللہ ہو گیا تھا، بچہ کی پیدائش پر مرد مرجن کے بجائے دایہ عورت بچہ پیدا کرنے میں مدد دیے گئی تھیں۔

ذات کی پچان کا اظہار نجی ڈائریوں' خطوط' اعرافات اور سوائے حیات میں ہونے لگا تھا'
ان کا اولین مقصد یہ تھا کہ خود کو جاتا جائے۔ ان میں جو خیالات درج ہوتے تھے' وہ خاندان
کے افراد یا دوستوں کے لئے ہوتے تھے' غیروں کے لئے نہیں' اس لئے لوگ اپنی ذاتی زندگ
اور ذاتی حالات کے بارے میں بلا ججبک لکھا کرتے تھے' چو تکہ وہ یہ نہیں چاہتے تھے کہ
دوسرے لوگ ان کی ذاتی زندگی کے بارے میں جانیں یا ان کے فجی معاملات سے واقف
ہوں' اس لئے آکٹر یہ وصیت کر جاتے تھے کہ ان کے مرفے کے بعد ان کے خطوط' ڈائریاں

اور یادداشتوں کو ضائع کر ویا جائے ان میں سے جو تحریمی ضائع ہونے سے چی سی ہیں ، آج یہ اس دور کی ماریخ کا ایک اہم ماخذ ہیں۔

قرون وسطی میں امراء اکیلے نہیں رہتے تھے 'انہیں بیشہ مصاحبوں اور دوستوں کی مرورت رہتی تھی' ان کے لئے تھائی آیک عذاب تھی کہ جے وہ برداشت نہیں کر کتے تھے' اس کی وجہ یہ تھی کہ تھائی میں ان کی اپنی کوئی شخصیت نہیں رہتی تھی' یہ اس وقت ابحرتی اور نملیاں ہوتی تھی' جب وہ لوگوں کی توجہ اور نملیاں ہوتی تھی' جب وہ لوگوں کی توجہ کا مرکز ہوں' ان کے ہر اشارے پر لوگ ان کے احکامات بجا لانے کے لئے بے چین ہوں' ایک ایما شخص تنمائی کا کس طرح سے علوی ہو سکتا ہے' جمال نہ کوئی اس کی بات سننے والا ہو اور نہ اس کی خدمت کرنے والا ہو' اس لئے تنمائی کو اذبت سمجھا جاتا تھا اور کی وجہ تھی کہ شمیاس اس خاص طور پر اختیار کرتے تھے' تاکہ تنما رہ کر خود کو اذبت میں جاتا کریں' اور ساتھ بی میں غور و خوص و مراقبہ کی علوت ڈالیں۔

سترہویں صدی میں اس رجان میں تبدیلی آئی اور معاشرے میں تمائی کی اہمیت کا احساس ہونے لگا اور بیہ کہ نہ صرف خود بلکہ اپنے دوستوں اور خاندان والوں کو بھی اس احساس میں شریک کیا گیا۔ تمائی کا اثر مکانوں کی تعمیر اور آرائش پر بھی ہوا' ابتداء میں مکان کی آرائش پر نیادہ زور نمیں ویا جا آتھا' اگر بہت زیادہ شکلف کیا جا آتو دیواروں پر پردے ڈالے جاتے تھے' مکان کے فرنیچر میں بسر' صندوق اور چند کرسیاں ہوتی تھیں' مگر اب مکان کی تعمیر میں تبدیلی آئی' کمروں کا سائز کم کر ویا گیا اور ہر کمرہ مخصوص کام کے لئے مقرر ہوا' اس طرح ہر کمرے کے لئے علیمہ داستے بتائے گئے' آکہ دوسرے لوگ متاثر نہ ہوں' مکانوں کی آرائش پر زور دیا جانے لگا' تصویریں اور فرنیچر فرد کی تمائی کے ساتھی ہو گئے۔

اس عدد میں متوسط طبقے نے سابی اور ثقافتی تبدیلیوں میں اہم کردار اداکیا اور ان کی مرگرمیوں کی وجہ سے ایک نیا کچر پیدا ہوا کہ جس میں بات چیت کط و کتابت اور زور سے پر سے کا رواج ہوا کہ بر روایت انتائی مقبول ہوئی کہ لوگ مرد دوستوں یا کسی خاتون کی خواب گاہ میں جمع ہوتے تھے اور یہاں سیاست اوب ثقافت کاری مصوری غرض ہر موضوع پر مخطیس محتقلو کرتے تھے ، جب محقلو کم ہو جاتی تھی تو کمیل ہوتے تھے یا گلنے یا موسیق کی محفلیں جسی تھی ان محفلوں کے نتیجہ میں دانشوروں کی انجنیس اور آکیڈمیاں پیدا ہو کمین جہاں

على و ادبى بحث و مباحثه ہوتے تھے' مشور عورتیں خاص طور سے اپنے گمروں پر دانشوروں اور آر سوں کو کسی خاص دن بلایا کرتی تھیں' جمال یہ لوگ کمل کر اپنے خیالا کا اظہار کرتے تھے' ان محفلوں نے معاشرہ کی ذہنی ترقی میں حصہ لیا اور دانشوروں و مفکرین کو معاشرہ نے اہم مقام دینا شروع کر دیا۔

نشأة ثانيہ میں نجی زندگی کو فروغ دیے میں تمین عناصرنے حصہ لیا۔ ریاست کروٹسٹنٹ اور کاؤنٹر کیسٹولک تحریکیں۔ ان وو ذہبی تحریکوں نے انفراوی دین داری اور بربیزگاری پر زور دیا اور اپنے عقائد کے فروغ کے لئے تعلیم پر خصوصی توجہ دی ریاست نے ایسے توانین بنائے کہ جن کے ذریعہ نجی آزادی پر زور دیا گیا گذا ان تیوں عناصر نے مل کر فرد کو جماعت اور براوری کی قید سے آزاد کر دیا۔

اس دور میں فرد کی مخصیت کے وہ پہلو ابھر کر سامنے آئے ایک دو پہلو کہ جس میں وہ لوگوں کے سامنے ہو آ تھا اور وہ کام کر آ تھا کہ جو سب کے سامنے کئے جا گئے تھے اس کی دو سری زندگی نجی ہوتی تھی 'جس میں وہ اپنے جذبات کے اظہار میں آزاد تھا' جیے کہ وہ تنائی میں اپنے برہنہ جم کو دکھ سکتا تھا' لنڈا زندگی پبلک اور نجی حیثینوں میں بٹ مئی تھی۔ سے حس سے عمل بی کے ذریعہ نہیں بلکہ الفاظ کے ذریعہ بھی تھا' ان وونوں میں فرق کو قائم رکھنے کے خروری تھا کہ وہ اپنے جم اور الفاظ دونوں پر کنرول رکھ 'بی کنرول پبلک میں قانونی اور ساجی روایت کے ذریعہ تھا' جب کہ نجی زندگی میں فرد کی اپنی پندیدگی اور میں تانبذی اور ساجی پر تھا۔

وگ جن علاقوں اور محلوں میں رہتے تھے تو قربت کی وجہ سے ان میں بھائی چارہ قائم ہو جاتا تھا' اگرچہ لوگ گھروں کے دروازے بند رکھتے تھے اور گھرکے اندر گانا بجانا "مفتگو اور کھیل سب بی کچھ ہوتے تھے' گر باہر وہ سب کی نظروں کے سامنے ہونے کی وجہ سے یہ کوشش کرتے تھے کہ ان کے رویے لور عمل سے ان کی شهرت فراب نہ ہو' کیونگہ باہر لوگ ان کے ہر کام پر کڑی نظر رکھتے تھے' چاہے وہ اسے پند کرتے ہوں یا نین' گروہ اس بات پر مجبور تھے کہ ایک دو سرے کے کام آئیں' مثلا آگ لگنے کی صورت میں سب مل کر اسے بجماتے تھے' ورنہ یہ آگ پھیل عتی تھی۔ اور اس کو بجمانے کا اور کوئی انظام بھی نمیں اسے بہمات کے ہوئے ہوئی تھی۔

خاندان کے معلمات کو وہ مرول سے علیحدہ رکھا جاتا تھا۔ خربت کوائیوں ، جھڑوں اور وہ مری کروریوں کو ظاہر نہیں کیا جاتا تھا شادی ہیاہ اور جائداد کے معلمات خاندان تک محدود رہتے تھے ، جب دو خاندانوں کے درمیان شادی کی بات ہوتی تو اسے خفیہ رکھا جاتا اور مناسب وقت پر اس کا اعلان ہوتا تھا۔ جائداد کے معلمات اور تجارت میں بڑے لڑکے سے مشورہ کیا جاتا تھا، جب کہ چھوٹوں کو اس سے دور رکھا جاتا تھا، خاندان میں باب مربراہ اور اتھارٹی ہوا کرتا تھا ، ماں کا بیہ فرض سمجھا جاتا تھا کہ وہ لڑکیوں کو کھر طبو کاموں کے لئے تیار کرے ، بیوی کے فرائف اس قدر ہوتے تھے کہ اسے اپنی ذات کو خاندان کے لئے وقف کر رہ ہوتے تھے کہ اسے اپنی ذات کو خاندان کے لئے وقف کر دیا ہوتا تھا، اس کے لئے نہ تو کوئی آرام کا وقت تھا ، اور نہ بی اس کی زندگی اپنی زندگی تھی ، دو جو بر بچوں اور ملازموں کے ساتھ پورا وقت گذار دیتی تھی ، خاندان میں اطاعت گذاری ، خاندانی دوایات کی ہمت افزائی کرتی خاموشی اور فرماں برداری ضروری تھی ، اس لئے ریاست خاندانی روایات کی ہمت افزائی کرتی تھی ، چو تکہ مضوط خاندانی ڈھانچہ ریاست کے استحکام کے لئے ضروری ہوا کرتا تھا۔

امراء کے گھروں میں بچوں کو ملازم بالا کرتے تھے، جب وہ بالغ ہو جاتے تھے تو انہیں بورڈنگ ہاؤسز میں بھیج ویا جاتا تھا، آگے چل کر اس روایت کے خلاف ردعمل ہوا، کیونکہ اس صورت میں بچوں کا والدین اور گھر سے تعلق ختم ہو جاتا تھا، اس لئے بچوں کو گھروں پر تعلیم دی جانے گئی، تاکہ وہ گھر پر رہیں اور گھروالوں سے میل جول رکھیں۔

کیتے لک ندہب میں پندرہویں اور سولہویں صدیوں میں اعترافات کا سلسلہ شروع ہو چکا تھا، ہر کیتے لک پر یہ فرض تھا کہ وہ ایسٹر کے تہوار پر اپنے گناہوں کا اعتراف کرے، گناہوں کے اعتراف کے بعد اس کو ان سے معانی مل جاتی تھی، اس کے علاوہ اجتماعی اعترافت کی رسم لینت (Lent) کے آخر میں ہوتی تھی، اس موقع پر سب مل کر اپنے گناہوں کا اعتراف کرتے تھے اور پھر معانی کے خواست گار ہوتے گئاہوں کا اعتراف کرتے تھے اور پھر معانی کے خواست گار ہوتے تھے، اس کے بعد شریک لوگوں کو معانی مل جایا کرتی تھی۔

اعتراف کی رسم نے جمال ایک طرف فرد کی ذات پر چرچ کے اثر کو معنبوط کر دیا اور وہ اس کی نجی زندگی میں داخل ہو گیا' وہاں اس کے ساتھ ہی فرد میں اس جرات کو پیدا کیا کہ اپنے گناہوں کا اعتراف کر کے گناہوں کی چھن سے خود کو آزاد کر لے' لیکن میہ بھی ہوا کہ کچھ نوگوں کے لئے یہ محض ایک رسم بن عمیٰ اور گناہوں کے اعتراف کے بعد پاک صاف ہو کر وہ ددبارہ سے انہیں میں طوث ہو جاتے تھے ' امترافات ان کے لئے ایک سارا بن گئے کہ جن کے زریعہ سے وہ باربار این آپ کو پاکیزہ کر لیتے تھے۔

نشاۃ ثانیہ کے دور تک لوگوں میں اولیاء کے بارے میں یہ حقیدہ تھا کہ ان کے پاس صحت یاب کرنے کی طاقت ہے اور یہ کہ وہ ہر بیاری کا علاج کر سکتے ہیں' مرف انسانوں ہی کا نہیں بلکہ مریشیوں کا بھی' وہ نصلوں کو بھی جانی سے بچا سکتے ہیں' ہر ولی اللہ کی اپنی علیمہ خصوصیت تھی کہ جس کی وجہ سے وہ لوگوں میں پچانے جاتے تھے' کچھ ولیوں کے بارے میں یہ سمجھا جاتا تھا کہ وہ بیاریاں پیدا بھی کرتے ہیں اور ان کا علاج بھی کرتے ہیں' کواری مریم سے ہر بیاری کی شفاء کے لئے دعا کی جاتی تھی' ہر علاقہ میں مقدس مقام ہوا کرتا تھا' جو کواری مریم کواری مریم سواری کے ہر علاقہ میں مریم سے منسوب ہوتا تھا' اس طرح سے لوگوں کی سمولت کے لئے ہر علاقے میں ولیوں کے مزور ہوا کرتے ہے۔

زائرین کے لئے شرط متی کہ وہ ان مقلات کی زیارت رسولت و قوانین کے ساتھ کریں 'جب کی مزار اور مقدس مقام پر جاتا پڑتا تو زائر دعائیں پڑھنے کے بعد ولی کے مجمہ کو چومتا اور پجراپنا معا بیان کرتا 'جب زائرین دور دراز کے مقام پر سفر کے لئے جاتے ' ٹاکہ کی مضور ولی کے مزار کی زیارت کریں تو مقائی راہب سے سفار ٹی خط لیتے تئے 'جس کی دوبہ سے راستہ میں خانقابوں میں انہیں رہنے کی سمولت مل جاتی تھی۔ آگر کی ولی کا سلانہ عرس یا میلہ ہو تا تو راستہ میں زائرین کے قافلے ملتے رہنے اور لوگوں کی تعداد برحتی رہتی تھی ' رات کو یہ سب مل کر قیام کرتے ' کھاتے ' پیتے ' جوا کھیلتے اور رقص کرتے ' اس نے نایارت کو عوام پی مقبول بنا دیا تھا' لوگ اپنے علاقے کے چرچ اور اس کی روزمرہ کی رسومات سے نگ آگر بھاگتے تھے اور اس موقع سے فائدہ اٹھا کر سرو تفریح کرتے اور کھلے ماحول میں ذہبی رسومات اوا کرتے ' ایسے موقعوں پر شمری' دیماتی' غریب و امیر' مرو اور عورت سب آپس میں مل جاتے تھے' کی وجہ تھی کہ چرچ کے عمدے دار ان زیارتوں پر عورت سب آپس میں مل جاتے تھے' کی وجہ تھی کہ چرچ کے عمدے دار ان زیارتوں پر عورت سب آپس میں مل جاتے تھے' کی وجہ تھی کہ چرچ کے عمدے دار ان زیارتوں پر عورت سب آپس میں مل جاتے تھے' کی وجہ تھی کہ چرچ کے عمدے دار ان زیارتوں پر تھد کرتے تھے۔

اوگوں کو کراماتوں پر اس قدر عقیدہ تھا کہ انہیں ہر موقع اور ہر جگہ کرامتیں نظر آئی تھیں ' درختوں پر کواری مریم اکثر جلوہ گر ہوتی تھیں ' جس کی وجہ سے وہ زیارت کا مرکز بن جاتے تھے ' بہاڑی پر کسی ولی کی موجودگی کی وجہ سے وہ مقدس ہو جاتی تھی اور لوگ وہاں

## مرادی مانکنے آنے لگتے تھے۔

چرچ لوگوں کو خیرات پر آبادہ کرتا تھا اور اسے خربیوں کی مدد کے لئے آیک ضروری ذریعہ سجستا تھا، جن باتوں میں لوگوں کی مدد کی جاتی تھی ان کی تعداد سات تھی: (۱) بھوکوں کو کھانا کھانا (۲) پیاسوں کو پانی پلانا (۳) زائرین کو ٹھرانا (۳) قیدیوں سے ملاقات کرنا (۵) بیاروں کی عیادت کرنا (۱) بے لباس لوگوں کو لباس دینا (۱) مردوں کو دفاتا۔ خیرات کا آیک طریقہ یہ تھا کہ امراء وقف قائم کر ویا کرتے تھے، جس کی آمدنی سے اسکول شفاء خانے اور چرچ چلا کرتے تھے۔ چرچ کی کوشش ہتی تھی کہ مرتے وقت لوگ وصیت میں تواب کی خاطر اپنی جائداد یا روپیہ کسی فلاجی اوارے کے جام کر جائمیں تاکہ انہوں نے جو گاناہ کے ہیں اس کا ازالہ اس سے ہو جائے مرنے والا وصیت میں وہ اپنے وفن کی جگہ رسوات اور بعد میں فاتحہ کے بارے میں ہدایات دیا کرتی تھا۔ ایک فرد کی سب سے برای خواہش یہ ہوتی تھی میں فاتحہ کے بارے میں ہدایات دیا کرتی تھا۔ ایک فرد کی سب سے برای خواہش یہ ہوتی تھی کہ خیرات و فلاجی کاموں کے ذریعہ اس کی روح کو نجات مل جائے اس سے اندازہ ہوتی ہے کہ اس عمل میں انسان کی کاروباری ذہنیت ہوتی تھی اور وہ خود غرضانہ جذبات کا اظہار ان چھے ہوئے طریقوں سے کرتا تھا اور جو پچھ اس نے عملی زندگی میں سیکھا تھا، یعنی پچھ دو پچھے ہوئے طریقوں سے کرتا تھا اور جو پچھ اس نے عملی زندگی میں سیکھا تھا، یعنی پچھ دو پچھے ہوئے طریقوں سے کرتا تھا اور جو پچھ اس نے عملی زندگی میں سیکھا تھا، یعنی پچھ دو پچھ

زاتی پربیز گاری کے لئے ضروری تھا کہ صبح و شام عبادت کی جائے' سترہویں صدی کی روایت کے مطابق ان لوگوں کے لئے جو سنر کے بعد واپس آئے' ضروری تھا کہ وہ خدا کی بارگاہ میں بطور شکرانہ سر جھا کمی' صلیب کا نشان بنا کیں اور کسی مقدس شبیہ کے سامنے کمڑے ہو کر وعا ما تکس ۔ شام کو بھی عبادت ضروری تھی' سونے سے پہلے صلیب کا نشان بنانا اور موت کے خیال کو زبن میں رکھتے ہوئے سونا' جو لوگ پڑھنا جانتے تھے' ان کے لئے وعادی اور مناجاتوں کی کتابیں تھیں' جن میں اولیاء کی رخمین تصادیم ہوا کرتی تھیں' سے گھر گھر جا کر فروخت کرتے تھے۔ لوگ ان تصادیم کو خواب گاہ کی دیواروں پر سجاتے تھے' تاکہ ولی اللہ ان کی حفاظت کریں' جو لوگ پڑھنا نہیں جانتے تھے' ان کے لئے تسبح ہوا کرتی تھی کہ اللہ ان کی دیواروں پر سجاتے تھے' تاکہ ولی اللہ ان کی دیواروں پر سجاتے تھے' تاکہ ولی اللہ ان کی دیواروں پر جاتے ہوا کرتی تھی کہ اللہ ان کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ اللہ ان کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ اللہ ان کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ اللہ ان کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ اللہ ان کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ دیواروں کی دیواروں پر جوا کہ کی دیواروں پر جوا کہ کیواروں کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ دیواروں کی دیواروں پر جوا کرتی تھی کہ دیواروں کے دیویہ دیوا کہ دیواروں کی دیواروں کی دیواروں کی دیواروں کی دیواروں کیا دیواروں کی دیواروں کی دیواروں کیا دیواروں کی دیواروں کیا دیواروں کیواروں کیا دیواروں کیا دیواروں کیواروں کیواروں کیواروں کیواروں کیواروں کیواروں کیواروں کیوار

اٹھارویں صدی تک نجلے متوسط طبقے میں لوگ کم پڑھنا لکمنا جانے تھے۔ بائبل متھی ہوا کرتی تھی' اس لئے ہر خاندان میں صرف ایک ہوا کرتی تھی' جے محفوظ مقام پر رکھا جا آ تھا اور یہ نسل در نسل منتقل ہوتی رہتی تھی۔ رواج یہ تھا کہ سب کمر والوں کے سامنے بائبل کی بائبل کی بائبل کی بائبل کی بائبل کی خدر کا سرراہ منج و شام تمام کمر والوں کو جمع کرکے بائبل کی چند آیات پڑھتا تھا، مناجاتوں کو گاکر پڑھا جاتا تھا، مناجاتوں کو گاکر پڑھا جاتا تھا، کھانے سے پہلے اور بعد میں خدا اور بیوع مسیح کا شکرانہ اواکیا جاتا تھا، خاندان کے سرراہ کا یہ فرض تھا کہ اپنے کمر والوں اور ملازموں کی گرانی کرے اور یہ دیکھے کہ وہ ذہبی فرائش اوا کرتے ہیں یا نہیں، اگر وہ ان سے غلت برتی تو ان کو تنبیعہ کرے۔

کیتولک ندب نے اپی رسوات کی ویجید گول کی وجہ سے فرد کی زندگی کو الجما کر رکھ دیا تھا۔ اس لئے دیا تھا۔ اور اس کی نخی زندگی میں وغل دے کر اس کی آزادی کو ختم کر دیا تھا۔ اس لئے جب کیتولک عقائد کے خلاف تحرکییں چلیں تو اس میں فرد کو بیہ موقع دیا گیا کہ رسوات سے چمکارہ پاکر براہ راست خدا سے رابطہ قائم کرے' اس روبیہ نے اس کی زندگی سے لاتعداد ندبی رسوات کو ختم کر دیا اور روزمرہ کی عبادات میں سادگی آگئی' بیہ بدلتے ہوئے معاشرے کے لئے ضروری تھی کہ جمال لوگول کے پاس فرصت کے اوقات نہیں تھے اور وہ کاروبار میں اس قدر مشغول ہو گئے تھے کہ ان کے لئے لاتعداد رسوات کی اوائیگی مشکل ہو گئی تھی' اس تبدیلی نے لوگوں کی روزمرہ کی زندگی پر اثر ڈالا اور فرد اداروں اور روایات سے آزاد ہو تا چلا گیا۔

عمد نشاۃ ٹانیہ میں چھاپہ خانہ کی ایجاد کے بعد کتابوں کی چھپائی نے زندگی کو بدلنے میں اہم کردار ادا کیا کیونکہ کتابوں کی موجودگی اور دستیابی کی وجہ سے اوگوں میں پڑھنے کا شوق پیدا ہوا۔ کتابوں کی تعداد زیادہ ہوئی تو اس کی وجہ سے افراد اس قابل ہوئے کہ وہ اپنی پیند کی کتابیں خرید کر انہیں پڑھ سیس ابتدا میں جب کتابیں ہاتھ سے لکھی جاتی تخمیں تو ان کے لئے بھی کم ہوتے تھے۔ متھی ہونے کی وجہ سے ہر مخمص انہیں خرید بھی نہیں سکتا تھا اس کا ایک عل یہ نکالا گیا تھا کہ لوگ جمع ہو جاتے تھے اور ایک مخمص کتاب کو زور سے پڑھتا تھا خاندان میں یہ دستور تھا کہ گھر دالے جمع ہو کر کتاب ساکرتے تھے کتاب کو زور سے خوص من خرید ہیں ویتا تھا وہ سے سنے میں کی خرابیاں تھیں ایک تو ہر مخمص موضوع پر پوری توجہ نہیں ویتا تھا خصوصیت سے سنجیدہ موضوعات پر غور و فکر ممکن نہیں تھا۔ باول اور تصوں میں تو سننے خصوصیت سے سنجیدہ موضوعات پر غور و فکر ممکن نہیں تھا۔ باول اور تصوں میں تو سننے داول کی دلیے ہی رہتی تھی مگر دقیق مسائل کے بارے میں اس کی توجہ بٹ جاتی تھی۔ دالوں کی دلیے بی رہتی تھی مگر دقیق مسائل کے بارے میں اس کی توجہ بٹ جاتی تھی۔

دو سرے صرف انہیں کہ بول کو زور سے پڑھا جا سکنا تھا کہ جن میں نصب حنیں وعظ اور ہدایات ہو تیں ' بہت سے روانی قصے اور ہاتھات کو سب کے سامنے نہیں پڑھا جا سکنا تھا۔ سب سے اہم بات یہ تھی اس طرح پڑھنے میں سننے والوں کا رشتہ کتاب سے نہیں ' بلکہ سانے والوں کا رشتہ کتاب سے نہیں ' بلکہ سانے والے سے ہو تا تھا ' لیکن تہدیلی اس وقت آئی جب کتابیں بری تعداد میں چھپنے گلیں اور افراد انہیں خرید کر خامو ٹی سے پڑھنے گئی اس سے قاری اور کتاب کے ورمیان آیک رشتہ قائم ہو گیا اور اب قاری کے لئے یہ ممکن ہو گیا کہ آگر وہ کی تحریر کو نہیں سمجھ پاتا ہے تو اسے بار بار بڑھے یا کتاب بند کرکے اس پر خور و فکر کرے ' اس طرح قاری کو خامو ٹی اور اس سوچ نے ایک طرف اس کی خامو ٹی اور اس سوچ نے ایک طرف اس کی خامو ٹی اور اس سوچ نے ایک طرف اس کی انٹرادیت کو اس سے استحام طا۔

خاموقی سے پڑھنے کے جو اثرات معاشرے پر پڑے' ان میں سب سے اہم بات بیہ ہوئی کہ اب فرد اور معاشرے کے تعلقات بدلنا شروع ہوئے' افراد نے تمائی اور خاموثی سے پڑھنے میں پناہ لینی شروع کر دی' اس کی اپنی علیحدہ دنیا آباد ہو گئی' کتاب ایک ساتھی کی حیثیت سے ابھری کہ جس نے اس پر علم و عرفان کے دروازے کھولنا شروع کر دیئے' مطالعہ نے اس کے خیالات و نظریات کی تفکیل میں حصہ لینا شروع کر دیا۔ اب وہ مجمع سے دور تمائی کا عادی ہونے لگا' کمر میں بھی ہر فرد کی بیہ خواہش ہونے گئی کہ وہ علیحدگی میں مطالعہ کرے' اس سے نہ صرف اس کے باہر کے تعلقات بدلے' بلکہ خود گھر میں اب مل کر بیٹھنے کے مواقع کم ہوتے ہے گئے۔

دلیپ بات یہ تھی کہ اس زمانہ میں لڑکیوں کے لئے پڑھنا تو ضروری سمجھا جاتا تھا، گر انہیں لکھنے سے روکا جاتا تھا، کیونکہ اسے لڑکیوں کے لئے خطرناک تصور کیا جاتا تھا، اگرچہ لکھنے کی شرح معاشرے میں کم تھی- مردوں میں بھی اکثر لوگ محض و شخط کر کتے تھے۔ اس سے زیادہ انہیں لکھنے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی، لکھنے پڑھنے کی شرح امراء اور متوسط طبقوں میں زیادہ تھی۔

پروٹسٹنٹ چرچ نے لوگوں کو مجبور کیا کہ وہ لکھنا پڑھنا سیکھیں' اس کا مقصد یہ تھا کہ لوگ بائبل' مناجاتیں اور دعائیں پڑھ کر ندہب کی طرف مائل ہوں' انہوں نے اس پر عمل کروانے کے لئے یہ شرائط عائد کر دیں کہ جن لوگوں کو لکھنا پڑھنا نہیں آیا ہو گانہ تو ان کی چیچ میں شادی ہوگی اور نہ ہی چیچ ان کے لئے کوئی رسم اوا کرے گا، چیچ کی ان خیوں کی وجہ سے سویڈن و فنمارک اور اسکاٹ لینڈ میں لوگوں نے پڑھنا سکے لیا، مر لکھنے میں وہ کرور رہے ایک اور وجہ کہ جس نے لوگوں میں پڑھنے کے جذبہ کو اجمارا ، وہ یہ تھا کہ اگر انہوں نے یہ نہیں سکھا تو انہیں اپنے ہمایوں اور دوستوں سے شرمندگی ہوگی، چنانچہ ستجہ یہ ہوا کہ اب ہر فرد بائبل خرید کر پڑھ سکتا تھا، اگرچہ اسے بھی بھی اس کے بھنے میں وقت ہوتی تھی۔

عام لوگوں میں تحریر کے خلاف جذبات تے 'اس کی وجہ یہ تھی کہ حکمرانوں کے فرامین اور ادکانات تحریری شکل میں ہوتے تھے۔ یہ ادکانات غریب لوگوں کے لئے بیشہ مشکلات لے کر آتے تھے 'کیونکہ ان میں ٹیکسوں اور جربانوں کی تفصیل ہوتی تھی یا غریبوں پر قرضوں کے مقدمات ہوتے تھے ' اس لئے غریب یہ جھتے تھے کہ تحریر طبقہ اعلیٰ کی جانب سے ان کے لئے اذبت اور عذاب ہے کہ جس کو استعمال کرتے ہیں' ان کے اذبت اور عذاب ہے کہ جس کو استعمال کرکے وہ ان کا استحصال کرتے ہیں' ان کے مکانوں و مویشیوں کو ضبط کرتے ہیں' ان کا اتاج اٹھا کر لے جاتے ہیں اور انہیں قید و بند میں رکھ کر اذبیش دیتے ہیں۔

تحریر کی وجہ سے زبانی اور تحریری کلچر میں بھی زبروست تصاوم ہوا' کیونکہ جب زبانی معاہدے ہوتے تھے تو ہر لفظ اور بات کو زور سے بولا جاتا تھا' جے لوگ من سکتے تھے اور اس کی تصدیق کرتے تھے' اس لئے ان سے روگروانی کرتا ساجی روایات کے ظاف تھا۔ جو زبانی وعدوں سے پھر جاتا تھا اس کی معاشرے میں کوئی عزت نہیں رہتی تھی' جب یہ کما جاتا تھا کہ زبان دے دی ہے تو اس کی بات کو اٹل سمجما جاتا تھا اور اس سے فرد کی عزت و وقار وابستہ ہو جاتا تھا لیکن تحریر میں تمام باتیں خفیہ اور مواجق تھے اس لئے اس کے ساتھ عزت خاموثی سے ہوتی تھیں' اس میں لوگ شائل نہیں ہوتے تھے اس لئے اس کے ساتھ عزت و قار کی و قار کی و ابتی عنیں مقی۔

جب علن برگ نے چھاپہ خانہ قائم کیا تو اس کے خلاف ذہبی علاء اور طبقہ اعلیٰ کے لوگوں کی جانب سے کتابوں کا متن مجر لوگوں کی جانب سے زبروست اعتراضات کئے گئے' ان کا کمنا تھا کہ اس سے کتابوں کا متن مجر جاتا ہے اور جب ایک بار کتابت کی غلطی ہو جاتی ہے تو وہ پورے ایڈیش میں رہتی ہے' اس کے علاوہ کتابیں اس لئے چھائی جاتی ہیں کہ ان کے ذریعہ منافع کمایا جائے اور پھرالی کتابیں بھی چھپے گئی ہیں کہ جن سے غیر اظائی اور کافرانہ خیالات کا فردغ ہو تا ہے۔ ان کابول کی اشاعت پر ندہی عمدے داروں کا کوئی کنرول نہیں ہے، پھر سب سے برا اعتراض یہ تھا کہ اس سے علم بجرتا ہے، کیونکہ جابلوں پر ظاہر ہو کر یہ خراب ہو جاتا ہے، قلم کی حیثیت کواری دو ثیزہ کی ماند ہے اور پریس طوا کف ہے، چھاپہ خانہ کے خلاف تحریک پڑھے لکھے اور عالموں کی جانب سے اس لئے تھی کہ اس سے ان کی اجارہ داری کا خاتمہ ہو رہا تھا اور ان کی عزت جو علم پر ان کی اجارہ داری کی دجہ سے تھی، وہ ختم ہو رہی تھی، اب سک علم جو عام لوگوں کے لئے راز کی ماند تھا، اس سے پردہ اٹھا رہا تھا اور کتابیں جو محدود تعداد میں ہوتی تھے۔

چنانچہ امراء اور متوسط طبقے کے لوگوں نے اپنے کتب خانے قائم کر لئے کہ جس میں وہ اپنی پند کے موضوعات پر کتابیں جمع کرتے اور دنیا کے ہنگاموں سے دور کتابوں کے درمیان پناہ لیتے۔ کتابیں جمع کرنے کے شوق نے آگے چل کر عمدہ جلد بندی خوبصورت الماریوں اور فرنیچر کا شوق پیدا کیا 'جس نے علم کے خواست گاروں میں تنائی کی عادت والی اس سے معاشرے کی ساجی سرگرمیوں پر اثر پڑا 'کیونکہ بہت سے لوگ بات چیت اور کھیلوں کے بجائے اپنا وقت مطالعہ میں گذارنا چاہتے تھے 'اکثر لوگ سونے سے پہلے ضرور پچھ نہ پچھ بڑھتے تا امراء کے ملازم انہیں زور سے پڑھ کر سایا کے تھے 'اس لئے اس دور میں مرد ملازموں میں خواندگی کی تعداد کانی بڑھ گئی تھی۔

خواندگی اور مطالعہ کی وجہ سے لوگوں میں یہ شوق بھی پیدا ہوا کہ وہ اپنے تجربات اور خیالات کو تحریر میں لائمیں' چنانچہ متوسط طبقول کے لوگوں نے اس دور میں سوائح حیاتیں' ڈائریاں اور سفرنامے لکھے۔

کابوں کے چھپنے کے بعد ایک طرف مصنف کو جلد شرت طنے گی اور اس کے خیالات مقبول ہونے گئے، دوسرے وہ باوشاہوں اور امراء کا مختاج نہیں رہتا کیونکہ جب کتاب زیادہ تعداد میں فروفت ہوتی تو اس کو اس کا معاوضہ لمان اس نے مصنفوں اور عالموں کو معاشرہ میں زیادہ باعزت مقام دیا اور لوگ اس لئے ان کے احسان مند ہوتے کہ ان کے نظریات سے انہیں نئی راہیں لمتیں اور وہ زندگی میں ان کے خیالات سے بہت کچھ سکھتے تھے۔

نفاۃ ٹانیے کی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ اس نے معاشرے میں بنیادی تبدیلوں کی

ابتداء ک- فن تغیر' اوب' آواب' جذبات اور جسمانی حرکات کے بارے میں شئے خیالات پیدا موئے' خاص طور سے مندرجہ بالا شعبول میں تہدیلی آئی :-

آواب: اس نے جم کی حرکات کو بدلا اور غے زاوئے پیدا کئے۔

نجی علم اپی ذات کے بارے میں جبو، یہ تحقیق نبی تحریوں کے ذریعہ موئی۔

تنائی: میں رهبانیت اور ترک دنیا کا جذبہ نہیں تھا، بلکہ اس میں غور و قلر کے جذبات تھے۔ دوستی: یہ آیک سے جذبہ کے ساتھ پیدا ہوئی، اس میں نجی وابسٹلی زیادہ تھی۔

نداق: اس میں خود نمائی تھی۔

سمولتیں: نی ایجاوات کی وجہ سے روزمرہ کی زندگی میں آئیں۔

ڈی اسکالر اور مشہور انسان دوست قلفی اراسمس نے بچوں کے لئے آواب پر ایک کتاب لکمی ' جو بہت جلد پورے بورپ ہیں مقبول ہو گئی اور کم ہدت ہیں اس کے کئی ایڈیٹن چھپ گئے' اس کتاب سے اندازہ ہو تا ہے کہ معاشرے کے رویوں ہیں کیا تہدیلی آ رہی تھی اور لوگ ان تہدیلیوں کے تحت نے اوب آواب سکھ رہے تھے۔ اس ہیں اراسمس نے خصوصیت سے اس جانب نشان وہی کی ہے کہ کس طرح اپنے جم اور اس کی حرکت پر کنٹرول مروری ہے کیونکہ یہ حرکات انسان کے اندرونی جذبات کی عکای کرتی ہیں' اس لئے ان پر قابو پانا مروری ہے کیونکہ یہ حرکات انسان کے اندرونی جذبات کی عکای کرتی ہیں' اس لئے معاشرے میں پر ہیزگاری اور اظافیات کے ساتھ ساتھ لوگوں ہیں یہ شعور بھی آگیا تھا کہ معاشرے میں پر ہیزگاری اور اظافیات کے ساتھ ساتھ لوگوں ہیں یہ شعور بھی آگیا تھا کہ اس کی ایک خصد بن گئی' اس کی ایک خصوصیت یہ بھی تھی کہ اس میں اس نے صرف امراء ہی کے بچوں کو مخاطب اس کی ایک خصوصیت یہ بھی تھی کہ اس میں اس نے صرف امراء ہی کے بچوں کو مخاطب نہیں کیا ہے' بلکہ تمام بچوں کو ہدایات دی ہیں کہ وہ کس طرح سے جم کو حرکت دیں' نہیں کیا ہے' بلکہ تمام بچوں کو ہدایات دی ہیں کہ وہ کس طرح سے جم کو حرکت دیں' نہیں کیا ہے' بلکہ تمام بچوں کو ہدایات دی ہیں کہ وہ کسے استعمال کریں؟ اس کا مقمد بہت کی ان حرکات کو کہتے استعمال کریں؟ اس کا مقمد بہت کیا کہ جم کی ان حرکات کو قرار کیا جائے کہ جن سے حسن نداق بجروح ہوتا ہے۔ ان حرکات و سکنات اور اشاروں کو رائے کیا جائے کہ جو لطیف اور وکشی ہوں۔

اس کتاب کی مقبولیت سے اندازہ ہو تا ہے کہ معاشرہ ان آداب کو سکھنے کے لئے زہنی طور پر تیار تھا۔ اراسمس اس کتاب میں والدین پر زور دیتا ہے کہ وہ بچوں کو آداب سکھائیں' آگے چل کر یہ کام اسکولوں کا ہو گیا کہ جمال بچوں کی ان خطوط پر تربیت ہوتی تھی' اس کا نقطۂ نظریہ بھی تھا کہ اچھے آواب تھلید کے زریعہ سکھے جا کتے ہیں' اس لئے والدین کو چاہئے کہ وہ بچوں کے سامنے نمونہ ہوں' جن کو دیکھ کر وہ ان آداب کو اپنائیں۔

اس سوال کا جواب کہ افراد نے ارائمس کے دیے ہوئے آداب کو کیوں افتیار کیا؟ یہ کہ معاشرہ نے افراد کو مجبور کیا کہ وہ سابی آداب کو افتیار کریں اس کی وجہ سے ہر فرد کو یہ احساس ہو گیا کہ اس کا عمل لوگوں کی نظروں کے سامنے ہے اس طرح معاشرے نے افراد کی طرف اشارہ کیا ہے کہ لوگوں کو محفل میں بنتا نہیں چاہئے کیونکہ کی کو غلط فنی ہو کتی ہو کتی ہو ایس ہا جا رہا ہے یا بیٹے ہوئے اکلای یا چھڑی سے دمین پر کیرس یا تصویر خسیں بنانا چاہئے کیونکہ اس سے لوگ حمیس تصوراتی یا جنونی سمجھیں گے۔

آداب میں جسمانی صفائی پر خاص توجہ دی جاتی تھی' برجگی کو برا سمجھا جاتا تھا' لباس کی صفائی ضروری تھی' خصوصیت کے ساتھ ہدایت تھی کہ کالروں اور کفوں کو صاف رکھا جائے' بجوں میں روزمرہ کے معمولات کے بارے میں بدایات ہیں' مثلاً سوکر اٹھنے کے بعد بستر جھٹکا کرد اور چادر لپیٹ کر رکھو' اپنی رات کی ٹوئی کری پر مت چھوڑو کیونکہ یہاں سے اسے دیکھا جا سکتا ہے۔

اس وقت مغائی کا تصور یہ تھا کہ جم کو پانی سے صاف نہیں کیا جائے یا اسے دھویا نہیں جائے' بلکہ خوش یو سے معطر رکھا جائے' ای لئے خوشبوؤں کا استعال بڑھ کیا۔

دربار آداب کا مرکز تھا' یمال درباری اور سرکاری عمدے دار اپنے رہے اور مرتبے کے مطابق المحتے بیٹے بہت کرتے اور اپنی حرکات و سکنات میں آداب کا خیال رکھتے ہے۔ دربار سے جب یہ لوگ باہر جاتے تو لوگ ان کی شخص کے طریقے اور نشست و برخاست کے آداب کی تقلید کرتے۔

دربار میں امراء کے لئے لازی تھا کہ وہ ورباری رسومات کے تحت عمل کریں' اس لئے ان کے کپڑے ان کی بول چال الفاظ ' محاورے یہ سب نے تلے ہوتے تھے' وہ خود کو دربار میں اس انداز سے پیش کرتے کہ جس سے ان کی عرت و وقار رہے' اس لئے خوشبوؤں' پاؤڈر اور وگ کا استعمال ہوتا تھا' جو کسی امیر کی ظاہری حالت کو پیش کرتا تھا۔ وربار میں رقع کے ذریعہ جسم پر قابو پانا سمھایا جاتا تھا' دربار کی اس ایمیت کی وجہ سے کہ یہاں آنے والے ادب' آواب میں تربیت حاصل کرتے تھے' بعد میں ایسی کامی گئیں کہ جو لوگ

دربار میں نہیں آ کے تھے وہ ان کی مدد سے خود کو تربیت دے سکیں اور درباری آداب .

اس عمد میں انسانی جم میں ول کو بری اہمیت حاصل متی اور اسے تمام جذبات کا مرکز سمجھا جاتا تھا، یہاں تک کہ مرنے کے بعد ول کو جم سے نکال کر علیمہ شیئے کے برتن میں محفوظ کر دیا جاتا تھا، یہ بھی روایت متی کہ کچھ خاندان مرنے والے کے باوں کا ایک مجھا بطور یادگار رکھ لیتے تھے، یہ اس بات کو ظاہر کرتا ہے کہ لوگ جم سے تعلق کو برقرار رکھنا چاہتے تھے۔ اور اس کے کسی حصہ کو بطور یادگار اینے پاس محفوظ رکھنا چاہتے تھے۔

ای دوران لوگوں میں ایی اشیاء جمع کرنے کا شوق ہو گیا جو نایاب ہوتی تھیں یا جن سے انہیں جذباتی لگاؤ ہو تا تھا۔ کمروں میں فرنچر کے ساتھ ساتھ اب بطور زیب زینت اور آرائش نایاب اشیاء جمع ہونے لگیں' اس شوق کی وجہ سے بہت کی تاریخی اور لیتی اشیاء فمی افراد کی ملیت برے می آستہ آہت معاشرہ میں ان کی اہمیت برے می ۔

عورت اور مردکی محبت کا اظهار کی طریقوں ہے ہوتا تھا' اگر مردکو کی ہے محبت نہیں ہوتی تھی تو وہ اپنے جم اور لباس پر زیادہ توجہ نہیں دیتا تھا' گر محبت ہوتے ہی اس کی شخصیت بدل جاتی تھی اور وہ اپنے جم اور لباس کی آرائش اور خوب صورتی کو اہمیت دینے لگنا تھا۔ محبت کے مراحل میں پہلا مرحلہ خطوط کے لکھنے کا ہوتا تھا' اس ذریعہ سے وہ اپنے جذبات کا اظهار کرنا تھا' ان خطوط میں اس قدر دکشی' رومانیت اور جذبات ہوتے تھے کہ عورت انہیں ول کے قریب لباس میں محفوظ کر لیتی تھی' اکثر ان خطوط کو کھل کے بنے موت انہیں ول کے قریب لباس میں محفوظ کر لیتی تھی' اکثر ان خطوط کو کھل کے بنے ہوئے چھوٹے سے بیک میں رکھ کر گلے میں ڈال لیتی تھی' اکثر سے خطوط خفیہ اشاروں میں کھے جاتے تھے' تاکہ دو مراکوئی انہیں سمجھ نہ جائے' عورتیں محبت کی نشانی کے طور پر کڑھ' کسے جاتے تھے' تاکہ دو مراکوئی انہیں سمجھ نہ جائے' عورتیں محبت کی نشانی کے طور پر کڑھ' رین' انگو تھی' بار اور نیکلس دیا کرتی تھیں' جب کہ مرو اس کے بدلے میں انگو تھی' رونال اور رین دیا کرتے تھے۔ سواسی مدی میں عورتیں اور مرد دونوں آر نسٹوں سے رونال اور رین دیا کرتے تھے۔ سواسی مدی میں عورتیں اور مرد دونوں آر نسٹوں سے انئی تھادر بر بوانے لگے تھے۔

تصادیر بنوانے کا یہ شوق تاجروں اور پیشہ ور لوگوں میں بہت ہو گیا تھا' جو یا تو یہ تصویریں خود رکھتے تھے یا بطور تحفہ دوستوں کو دیا کرتے تھے' چھوٹی تصویریوں کو فریم کرکے گلے میں لٹکانے کا رواج بھی ہو گیا تھا' اکثر عورتوں کی الی تصویریوں کے ساتھ ان کے سر کے بال بھی ہوا کرتے تھے اس سے جم اور تصویر میں ایک رشتہ قائم ہو گیا تھا اس قسم کی انگوشیوں کا رواج تھا کہ جس میں وہ ہاتھ طے ہوتے تھے یا پھول و پتوں کا طاپ ہو یا تھا اس سے شوہر و بیوی کی محبت ظاہر ہوتی تھی کھوپڑی کا نشان موت کو یاد دلا یا تھا۔ اٹھارویں صدی میں دل کا نشان کم ہوگیا اور اس کی جگہ دوسرے نشان آ گئے مثل شاہ بلوط کے پتے مدی میں طے ہوئے یا کوئی روانوی شعر و جملہ جو انگوشی پرہ کندہ ہو تا تھا۔

ان علامات سے اندازہ ہو آ ہے کہ خاص طور سے محبت کے معاملہ میں جمال وہ کھل کر اظمار نمیں کرتے تھے اور محبت اظمار نمیں کرتے تھے اور محبت کی بید نشانیاں ان کو جمہ وقت محبت کی باد ولائی رہتی تھیں۔

قرون وسطی میں جب لوگ وعوتوں میں کھانا کھاتے تو سب کے لئے ایک بی بری پلیٹ یا پیالہ ہوا کرتا تھا جس سے سب مل کر ہاتھ سے کھاتے تھے۔ دو یا تین لوگ ایک بی پالے سے سوپ پہنے تھے ' پانی کے لئے ایک بی گلاس ہوتا تھا ' جو سب استعال کرتے تھے ' روئی یا ٹوسٹ کو ایک بی شوربہ کے پیالہ میں ڈبو کر کھایا جاتا تھا ' گر آہت آہت اس میں تبدیلی آئی۔ سترہویں و اٹھارویں صدیوں میں ہر مخض کی اپنی علیحدہ پلیٹ ' گلاس' چھری' چچ ' کائا اور نیسکن ہونے لگا اور لوگ کھانا بری ڈش سے لے کر اپنی پلیٹ میں ڈالتے اور پھر کھاتے۔ معاشرہ کے کھانے کے آداب اس لئے بدلے کہ اس زمانہ میں صفائی کانیا تصور ابحرا اور ساتھ بی میں یہ احساس ہوا کہ اس سے متعدی بیاریاں لگ کتی ہیں۔

چنانچہ سرہویں مدی میں فرانس میں اس بات پر زور دیا جانے لگا کہ بارہ پی خانہ کو صاف رکھا جائے' کیونکہ اگر یہ گذا ہو تو اس سے کھانا فراب ہو گا اور اس کا اثر کھانے والے پر ہوگا۔ برتوں اور پلینوں کو خاص طور سے صاف رکھا جانے لگا' لوگوں میں گندگی کے بارے میں اصامات پیدا ہوئے کہ یہ تاریوں کی جڑے' اس کے ساتھ ہی اس پر اصرار ہوا کہ ہاتھ سے کھانے کے بجائے چھری' کاننے کی مدد سے کھایا جائے' کھانے کے آواب پر جو کتابیں لکمی سکیں' ان میں تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے کہ کس چیز کو کس طرح سے کھایا جائے' کس کے لئے چپ اور کس کے لئے کائنا استعمال کیا جائے' مثلاً روٹی کو ہاتھ سے تو ڈنے جائے ہاتھ ہی سے تو ڈن جائے ہی مدی تک فرانس میں روٹی چاتو کے بجائے ہاتھ ہی سے تو ڈن جائے ہی سے تو ڈی کے ہاتھ ہی۔

معاشرے کی بدلتی ہوئی اقدار کے ساتھ کھانے کے آواب بھی بدلتے رہے۔ میز پر بیٹے اور کھانے کے آواب بیل مسلسل تبدیلی آئی رہی' ان آواب بیل جہاں ایک طرف معائی و نفاست تھی' وہاں دوسری طرف ساتی طور پر عمدے و مرتبہ کا بھی خیال رکھا جاتا تھا' اس بات پر باربار زور ویا گیا کہ کھائی ہوئی پلیٹیں میز سے اٹھا کر مہمانوں کے سامنے صاف مت کو' سوپ مت ہو' نیپکن کو مت کو' سوپ مت ہو' نیپکن کو کئی کے دوسرے کپڑوں کے ساتھ مت ملا کر رکھو' سترہویں صدی بیل دار انگریز اس بات کا خیال رکھتے تھے کہ ان کی دعوت بیل متوسط اور غریب طبقوں کے لوگ نہیں آئیں۔ بورپ بیل کو کھانا ہو گیا تھا کہ دعوتوں بیل امراء اور بوے لوگ علیمدہ میز پر بیٹھ کر کھانا ہو گیا قتلے اور ان کے کھانے بیل انہو کا تھا۔ کو ساتھ کو ان ہو تا تھا' جب کہ عام مہمانوں کے لئے گھٹیا قتم کا کھانا ہو تا تھا۔

قرون وسطی میں کھانے میں مسالوں اور جڑی بوٹیوں کا زیادہ استعال نہیں ہو تا تھا، مگر سربویں اور اٹھارویں صدیوں میں ان کا استعال بردھ میا، مگر اس وقت نسن کو برا سمجھا جاتا تھا اور اکثر باروچی اس کا استعال پند نہیں کرتے تھے، وعوتوں میں جب کھانا دیا جاتا تو اس بات کا خیال رکھا جاتا تھا کہ موشت کے اچھے کلاے امراء اور اعلی مرتبہ کے لوگوں کو دیے جائمی اور بڈیوں والا حصہ غربوں کے لئے الگ کر دیا جائے۔

ای زمانہ میں کھانے کی میز پر کھانوں کی اقسام بردھ کئیں تھیں اور طرح طرح کے کھانوں سے میز بھر جایا کرتی تھی، جب کہ قرون وسطی میں میز کا بردا حصہ خالی رہتا تھا ایک اور تبدیلی سے آئی کہ پرندوں کو معہ کھال اور پروں کے نہیں روسٹ کیا جا اتھا بلکہ ان کی کھال اثار کر اسے بلکی آئج پر بھونا جا تا تھا۔ ایک تبدیلی سے بھی آئی کہ زیادہ کھانے کو برا سجھا جانے لگا۔ کھانے کی مقدار سے زیادہ اس کی خوبی پر توجہ دی جانے گئی، اس سے باذوت آدی کا تصور پیدا ہوا کہ جس کا کھانے پینے میں ذوق ہو تا تھا اور جو کھانے کے ذا گفتہ کے بارے میں رائے دیا تھا۔

معاشرے میں سے خیال کیا جاتا تھا کہ انسانی زندگی مختلف ورجوں سے گذر کر بالا خر موت سے ممکنارہ ہو جاتی ہے' مرنے کے بعد مردے زمین کے نیچے والی دنیا میں رہتے ہیں۔ اور یمال سے وہ دوبارہ نئے قالب میں واپس آ جاتے ہیں' اس لئے لوگ ہوتے' ہوتوں کے نام ان کے دادا اور دادی کے ناموں پر رکھتے تھے' اس سے خاندان کے تللل' بقاء اور دائی زندگی کا تصور بدا ہو جاتا تھا۔

جم کے بارے میں یہ نظریہ تھا کہ یہ فرد ہی کا نہیں بلکہ خاندان کا بھی ہے' اس لئے خاندان کا بھی ہے' اس لئے خاندان کے جم کو باتی رہتا ہے' فرد مر جاتا ہے گر خاندان زندہ رہتا ہے' اس طرح سے زندگی دوای ہو جاتی ہے' بوڑھے لوگ اپنے بعد جوانوں کو زندگی دے جاتے ہیں۔ خاندان کی بقاء اور اس کی زندگی کے لئے ضروری تھا کہ بچوں کو اہمیت دی جائے' اس لئے انہیں خاندان کا معتقبل سمجھا جاتا اور در فت کی شاخیس کما جاتا تھا' اس کا مطلب یہ تھا کہ شاخیس کما جاتا تھا' اس کا مطلب یہ تھا کہ شاخیس آتی جاتی رہتی ہیں' مگر در فت باتی رہتا ہے' بچہ والدین ہی کا نہیں' بلکہ خاندان کا بھی ہوتا ہے۔

سترہویں اور اٹھاردیں صدیوں میں بچوں اور والدین کے ورمیان مرا تعلق قائم ہو گیا،
اب بچوں کو دودھ دایہ کے بجائے مل پلانے گئی، جب بچہ گھر میں خاندان کی توجہ کا مرکز بنا تو
اس کی معصومیت اور ولکثی کا ایک رومانوی تصور پیدا ہوا اور الی تصاویر مقبول ہونے لگیں
کہ جن میں ماں باپ کے درمیان بچہ نظر آتا ہے، بچہ کی پیدائش کی طرف خصوصی توجہ دی
جانے گئی اور اس کی صحت اور کر دار کے بارے میں والدین کو فکر رہنے گئی، خاندان میں
بچہ کی اجمیت اس لئے بھی زیادہ ہوگئی کہ جب بوے گھرانوں کی جگہ چھوٹا خاندان ہوا تو بچہ
ماں باپ کے زیر سایہ آگیا اور اس کا شار خاندان کے اہم فرد میں ہونے نگا۔

## چھٹا باب: روشن خیالی کا زمانہ

روش خیالی کے حمد میں معاشرے میں تہدیلیاں آ ربی تھیں۔ پرانی روایات ٹوٹ رہیں تھیں اور معاشرہ کا وُحانچہ جو اب تک معظم بنیادوں پر تھا اس میں دراڑیں پڑنا شروع ہو گئیں تھیں' اس لئے اس ٹوٹ بھوٹ کے عمل نے ہر فرد میں وُر اور خوف کو پیدا کر دیا تھا۔ معتقبل سب کے لئے نامعلوم خطرات اور پریشانیاں لئے ہوئے تھا۔ اس صورت حال کا روعل ہمیں اس دور میں لکھی جانے والی ان کتابوں سے ملتا ہے کہ جن میں ایک خیالی دنیا بوٹوبیائی معاشرے کے تذکرے ہیں ایک الی خیالی دنیا اور جنت ارضی کہ جس میں لوگ حال کی پریشانیوں' مسائل اور معیبتوں سے چھٹکارہ پاکر پناہ لینا چاہتے تھ' چنانچہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ ۱۰۵ سے ۱۵۸ سے ۱۵۸ سے اور بہت کو فریب کتابیں یوٹوبیائی موضوعات پر چھپیں' ان کی مقبولیت سے چھ چاتا ہے کہ لوگ اپنے زمانہ سے کس قدر مابوس سے اور یہ کہ چھپیں' ان کی مقبولیت سے چھ چاتا ہے کہ لوگ اپنے زمانہ سے کس قدر مابوس سے اور یہ کہ جب کا تاریخ سے کوئی تعلق نہیں تھا' مگر یہ مستقبل یا آئے والے زمانہ کی نیداوار تھی کہ جس کا تاریخ سے کوئی تعلق نہیں تھا' مگر یہ مستقبل یا آئے والے زمانہ کی نشان دبی کرتی تھی۔

ان یوٹوپائی معاشروں میں اہم بات ہے کہ ان میں انسانی تعلقات مساوی بنیادوں پر ہیں 'سب ساتھ کھانا کھاتے ہیں' سب کے لئے تعلیم لازی ہے' شواروں اور تقریبات میں سب ساتھ شریک ہوتے ہیں' یہاں پر کوئی فخص اکیلا نہیں' بلکہ ہیشہ دو سروں کی نظروں میں

رہتا ہے، گروں میں نہ تو وروازے ہوتے ہیں اور نہ ہی کھڑکیاں، یبال حکومت بری مضبوط ہے، وہ ہر چیز پر کنٹرول کرتی ہے، یہاں کوئی چیز فجی اور برائویٹ نہیں۔

اس خاکہ سے یہ واضح ہوتا ہے کہ یوٹوپائی معاشرہ اپنے زمانہ کی نا انصافیوں اور ناہمواریوں کے خلاف ایک احتجاج تھا اور ان تحریروں کے ذریعہ وہ لوگوں کی دبی ہوئی اور چمپی ہوئی خواہشات اوب تک محدود رہیں اور الیک کوئی تحریک نمیں چلی کہ ان خواہشات کو عملی جامہ پہنایا جا سکنا محر ان تحریروں نے آگے چل کر سیاسی نظریات کی تفکیل میں مدو دی۔

یادداشتوں کے لکھنے کا رواج سولہویں صدی پی شروع ہو چکا تھا اور ان کے لکھنے والے اکثر طبقہ اعلیٰ کے لوگ ہوتے ہے 'جن بیں فری' جزل' سیاست دان اور حکومت کے عمدے دار ہوتے ہے 'ان کا مقصد یہ تھا کہ یادداشتوں کے ذریعہ وہ اپنے کردار اور عمل کو نمایاں کریں اور تاریخ بیں خود کو اعلیٰ مقام دلائمی' چنانچہ ان یادداشتوں کی خاص بات یہ تھی کہ یہ اپنی نجی زندگ کے بارے میں نہیں لکھتے ہے 'بلکہ ان پہلوؤں پر زیادہ زور دیتے ہے کہ جو پبلک سے متعلق ہے 'ان کے نقطۂ نظر سے وہ باتیں کہ جو پبلک بی انہیں کئے کی کوئی ضرورت نہیں تھی اس کے برعس ڈائری لکھنے والا اپنی نجی زندگ کے بارے میں لکھتا تھا اور اس میں وہ کی بھی طرح سے خود کو برتر بنانے کی کوشش نہیں کرنا تھا' چونکہ ڈائری چھپنے کے لئے نہیں لکھی جاتی تھی' اس لئے اس میں اپنی اور خاندان کی نجی باتیں شامل کی چھپنے کے لئے نہیں لکھی جاتی تھی' اس لئے اس میں اپنی اور خاندان کی نجی باتیں شامل کی جاتی تھے۔

روش خیالی کے زمانے میں تعلیم کے لئے خطوط سبق آموز اور اخلاقی کمانیاں اور اخلاق کمانیاں اور اخلاق کمانیاں اور اخلاف قتم کی لغتوں کو استعال کیا جاتا تھا' تا کہ ان کے مطالعہ سے لوگ ذبنی طور پر وسیع خیال ہوں' فلنی تعلیم کے لئے ولیل' جُوت اور مشاہرہ کو اہمیت دیتا تھا' تا کہ معاشرے میں غور و فکر اور سوچنے کو فروغ طے' روسو نے فلنی کے اس روبیہ کے خلاف کما کہ سچائی مرف دلیل کے ذریعہ بی دریافت نہیں ہوتی ہے' بلکہ اس کو پانے کے اور ذرائع ہمی ہیں' اس کے نزدیک ایک فلنی کی تعریف یہ تھی کہ وہ نہ تو کتابی ہوتا ہے' نہ ادیب' نہ مازشی' بلکہ وہ اپنے اندرونی جذبات کے تحت لکمتا ہے۔ ایک فلنی آزاد ہوتا ہے اور کی صفت اسے سے فی کی طرح لے جاتی ہے' آزاد ہونے کی حیثیت سے وہ دنیاوی خیالات سے دور ہوتا

-4-

روسونے اپنی سوانح حیات لکھ کر اس صنف میں انقلابی تبدیلی رونماکی کونکہ اس میں اس کی پلک زندگی مجھی ہے۔ اس نے اپنی نجی زندگی کو پلک میں لاکر احتساب کے لئے پش کیا۔

اٹھارویں صدی میں فحق اوب بہت مقبول ہوا' اس کی اشاعت انقلابی اوب سے زیادہ ہوئی' فحق اوب کی کتابیں بازاروں میں خوب بکتی تھیں' اس لئے یہ سوال کیا جاتا ہے کہ وہ کیا وجوہات تھیں کہ جن کی وجہ سے یہ اوب اس قدر پھیلا' کیا معاشرہ میں جنسی آزادی پر پابندی کی وجہ سے یا جنسی تعلقات کے بارے میں جو افتصبات تے' اس کے روعمل میں یہ کھا گیا اور کیا اس کی مقبولیت سے انفرادیت کی نمازی ہوتی ہے؟ کیونکہ یہ اوب چھپ کر خاموثی سے پڑھا جاتا تھا' یہ ضرور ہوا کہ فحق اوب کی اشاعت نے جنسی محملن کو ختم کرنے خاموثی سے پڑھا جاتا تھا' یہ ضرور ہوا کہ فحق اوب کی اشاعت نے جنسی محملن کو ختم کرنے میں ایم کردار ادا کیا' اس منافقت کو ظاہر کیا کہ جو معاشرے فحاثی کے بارے میں قائم تھی' اس لئے یہ فحق اوب اس دور کے سابی رویوں کو ظاہر کرتا ہے کہ معاشرہ ظاہری طور پر کیا اس لئے یہ فحق اوب اس میں جنس کے بارے میں کیا خیالات تھے؟

اس دور کی ایک اہم خصوصیت دوئی کی روایت تھی۔ دوئی کی بنیاد ساہی مرتبہ ورات خاندان اور والدین کی خواہش پر ہوتی تھی 'یہ دوئی ہمسایہ میں رہنے اور زہنی ہم آہنگی سے بھی مضوط ہوتی تھی' دوست ایک دوسرے کی مدد کرتے تھے' اگر کی کا دوست مر جاتا تو وہ اس کے بچل کی پرورش اور دیکھ بھال کرتے ان کی تعلیم و تربیت کا انظام کرتے اور اس طرح اپنے دوست سے دوئی کا قرض چکاتے' دوست جھڑوں کو ختم کرانے میں بھی اور اس طرح اپنے دوست سے دوئی کا قرض چکاتے' دوست جھڑوں کو ختم کرانے میں بھی دار اوا کرتے تھے' لیکن دوستوں کے اس قدر قربی تعلق کے باوجود ان میں اور رشتہ داروں میں فرق رہتا تھا' کیونکہ رشتہ دار خون کے تعلق سے جڑے ہوتے تھے' جب کہ داروں میں فرق رہتا تھا' کیونکہ رشتہ دار خون کے تعلق سے جڑے ہوتے تھے' جب کہ دوستوں کا تعلق ذہنی دوئی سے ما' یہ دوستی اکثر اس قدر مضبوط ہوتی تھی کہ خاندان میں دوستوں کا تعلق ذہنی دو تی سے تھا' یہ دوستی اکثر اس قدر مضبوط ہوتی تھی کہ خاندان میں المور دراشتہ لمتی تھی اور اس کی بنیاد پر خاندانوں میں شادی بیاہ کے ذریعے تعلقات و رشیتے اور گرے ہو جاتے تھے۔

اٹھارویں صدی میں ہنرمند' صنعت کار اور پیشہ وروں کی اپی جماعتیں یا گلڈ ہوا کرتی تھیں 'ان میں باہی دوئی اور اعتاد ورکشاپ اور دکان پر کام کرنے سے پیدا ہوتا تھا' ان میں

ے بعض جماعتیں اور ان کے اراکین خفیہ علالت اور رسوات کے ذریعہ آپس میں اتحاد قائم رکھتے تھے 'جیے ''فری مین لاج'' ان جماعتوں کی خصوصیت یہ مقی کہ ان میں برابری اور مساوات کا تصور تھا اور یہ خود کو ریاست کے کنٹرول سے آزاد کرنا چاہتی تھیں۔

"فری مین" اس قدر جلدی مشہور اس لئے ہوا کہ یہ فاندان کی ج اور دوسرے سلسوں کو رد کرے اپی وفاواری پر اراکین کو جمع کر آ قا اس میں سابی مساوات پر زور قا اور تمام اراکین کو ان کی دولت اور فاندان سے علیمہ کر کے دیکھا جا آ تھا اگرچہ لاج میں عمدے اور رہے تھے گریہ صلاحیت اور کام پر ملا کرتے تھے ان لاج نے اپنے کام کو اس طرح سے رکھا کہ ریاست نے بھی اسے اپنے لئے خطرہ تصور نہیں کیا ہے اپنے سریستہ رازوں اور افراہوں کے ساتھ باتی رہا لاج میں ہر پیٹے کے لوگ ہوا کرتے تھے سرکاری عمدے داروں سے لے کر آبر اور صنعت کار محر مین فاندان کی جگہ نہیں لے سکا کیونکہ اس میں عور تی ممبر نہیں ہو کئی تھیں۔

لوگوں کے لئے 'جمع ہونے' بات چیت کرنے اور بحث و مباحثے کے لئے ریسٹورنٹ اور کینے ہاؤسز ہوا کرتے تھے' اس کے علاوہ کھ امراء کے گھرانے تھے کہ جمال وانشور مل کر بیٹھتے تھے' حکومت اور چرچ دونوں کیفے ہاؤسز اور ریسٹورنٹ کے قیام اور ان کی مقبولیت سے پیشان تھے' کیونکہ ایک تو ان کی دجہ سے لوگ آپس میں ملنے لگے تھے اور مختلف موضوعات پر کھل کر مختلو ہونے گئی تھی و دمرے ان کی دجہ سے چرچ میں لوگوں کی تعداد میں کی آ رہی تھی' اس لئے ریاست اور چرچ دونوں کی وفاداری اس سے متاثر تھی۔

ایک اور اہم اوارہ جو اس دور بیں مقبول ہوا' وہ کلب تھا' اس روایت کی ابتداء انگلتان سے ہوئی اور انتقاب کے دوران اسے فرانس بیں ہاتھوں ہاتھ لیا گیا' ہر کلب اپنی علیدہ خصوصیت رکھتا تھا' اس لئے اس کے اراکین کی تعداد محدود ہوتی تھی اور ان کا انتخاب مشکل ہوا کر تا تھا' یہاں بھی اراکین مرف مرد ہوتے تھے' کلب کی میٹنگ کئی کیفے ہاؤ س' شراب خانہ یا کسی ممارت میں ہوتی تھی۔ بعض کلبوں نے اپنی عمار تیں بنوالیس تھیں' ان کا اولین مقصد ساجی تعلقات کو بوھانا اور اکثر فرصت کے لمحات کو گذارنا تھا' کلب اور فری میں میں فرق یہ تھا کہ یہاں بھائی جارہ' رسوات اور خفیہ علامتیں نہیں تھیں۔

غورتوں نے بھی روعمل کے طور پر اپنے کلب اور فری مین لاجز بنائے تھے۔ مشہور

عورتوں کے سلیون ہوتے تھے کہ جمال عور تیں مرد دونوں آزاد ماحول میں ملا کرتے تھے 'گر عموی طور پر اُس دفت تک عورتوں اور مردوں کا آپس میں ملنا خطرناک تھا۔ مرد 'مردوں کے ساتھ فرمت کے لمحات گذارنا چاہتے تھے 'عورتیں روشن خیالی کے اس دور میں بھی پس منظر میں تھیں۔
میں تھیں۔

اسکول نے ہمی ساتی تعلقات کو پیدا کرنے ہیں حصہ لیا' ان تعلقات کی خصوصیات بیا تھی کہ آیک ہی عرکے بچ مختلف کلاسوں میں پڑھتے تھے' جس کی وجہ سے ان میں باہی میل طاپ بوھ جاتا تھا' آگرچہ کلاس میں مختلف خاندانوں اور ساتی حیشندوں کے بچ ہوتے تھے' گر ہم عمر ہونے کی وجہ سے ان میں ہم آ ہنگی کا احساس بوھ جاتا تھا' لیکن جمال اسکول کی فضا ان احساسات کو پیدا کرتی تھی' وہل انہیں محم کرنے میں بھی مرو دیتی تھی۔ یہ باہی مقالمہ کی وجہ سے ان کی محرانی ہوتی تھی۔ یہ بہی مقالمہ کی وجہ سے ان کی محرانی ہوتی تھی' انہیں جسمانی سزائیں دی جاتی تھیں' جو کہ طالب علم خود ویتے تھے' اس کی وجہ سے طالب علم اور استاد کے طالب علم اور استاد کے درمیان رہ جاتا تھا۔

ماں باپ کا مفاد اس میں تھا کہ بچہ اچھی تعلیم حاصل کرے ' زندگ میں نظم و ضبط کو پیدا کرے ' دوستوں سے تعلقات بنائے کہ جو بعد میں بھی اس کے کام آئیں کیونکہ اسکول کی دوست بعض اوقات زندگ بمرکی رفاقت ہوتی تھی۔ بید دوست جب عملی زندگی میں کامیاب ہوتے اور اعلیٰ عمدوں پر فائز ہوتے تو اس وقت اپنے اسکول کے ساتھیوں کی مدد کرتے تھے۔ فتی اسکول کے ساتھیوں کی مدد کرتے تھے۔ فتی اسکول کے ساتھیوں کی مدد کرتے تھے۔

فوتی اسکولوں میں ' ریاست بچوں کو خاندان کی ذمہ داری سے علیحدہ کر کے انہیں فوجی تربیت دیتی تھی' تاکہ وہ ریاست کے وفلوار ہوں اور اس کے لئے جنگ کر سکیں۔

امراء کے خاندانوں میں برا اڑکا چو نکہ جائداد کا وارث ہو آ تھا' اس لئے وہ تعلیم پر زیادہ زور نہیں دیتا تھا' مگر دوسری اولاد کیریئر کے لئے تعلیم کو ضروری سیجھتے ہوئے اس پر توجہ دیتی تھی' فوج' انتظامیہ اور چرچ کے عمدے انہیں کے لئے ہوتے تھے۔

لؤکیوں کی تعلیم کے لئے کونو پہنٹ تھے کہ جن کی ابتداء سولسویں اور سترہویں صدیوں میں شروع ہوئی تھی' اس طرح انہیں بھی اس کا موقع مل جاتا تھا کہ وہ آپس میں ملیس اور باہٹی طور پر ساتھ رہ کر کچھ وقت گذاریں۔ امراء کے گھر بڑے 'کشادہ اور کی کروں پر مشمل ہوتے تھے 'گر غریبوں کے گھر اکثر ایک کرے پر مشمل ہوتے تھے اور پورا گھرانہ اس کرے میں رہا کرنا تھا 'کی نے غریبوں کے گھروں کے بارے میں لکھا ہے کہ "بہ نامکن ہے کہ ان کے کرے میں رہا جائے 'کیونکہ وہ وہیں سوتے ہیں 'کھاتے ہیں 'کپڑے سکھاتے ہیں 'کھانے پینے کی چیزیں رکھتے ہیں 'جس کی وج سے یمال انتائی بربو بس جاتی ہے۔"

وستوری تھا کہ اوکا جیسے ہی بالغ ہو آ' وہ گر چھوڑ جا آ تھا۔ الرکے کے لئے یہ مناسب نہیں سمجھا جا آ تھا کہ وہ شادی کے بعد ہوی کو والدین کے گھر لائے' اس کے لئے ضروری تھا کہ اپنے علیدہ گھر کا بندوبست کرے' ساس اور بہو ساتھ میں نہیں رہتی تھیں اور اگر شادی کے بعد الزکا گھر میں رہتا چاہے تو اسے والد کا باتحت ہونا پر آتھا' گھر میں باپ کی خیشیت سربراہ کی ہوتی تھی' کھانے میں اسے بہترین حصہ دیا جا آتھا' اس کے بعد باتی کھانا گھر کے دوسرے افراد کو ملکا تھا' گھر کے ایک اجھا بہتر بھی اس کے لئے ہو آ تھا' باپ بچوں کی تربیت میں دوسرے افراد کو ملکا تھا' گھر کے آواب سکھانا تھا' بچوں کے لئے باپ کی اطاعت لازی تھے۔۔

گاؤں اور شمر میں یہ وستور تھا کہ اگر کوئی مرد یا عورت ناجائز جنسی تعلقات میں ملوث پایا جاتا تو اس کے خلاف جلوس نکلا کرتا تھا' لوگ اور نیچے اس پر مٹی پھینکا کرتے تھے اور اس کے گھر پر پھراؤ کرتے تھے' اس کے خلاف نعرے بھی لگائے جاتے تھے' ایسے جلوسوں میں خاص طور سے نوجوانوں کی تعداد زیادہ ہوتی تھی' اس کا مقصد سے تھا کہ معاشرہ کی اخلاقی قدروں کی حفاظت کی جائے۔

اگر کوئی بیوی اپنے شوہر کو پیٹی تو اس صورت میں شوہر کو گدھے پر النا سوار کرا کے اے محمایا جا یا تھا اور اکثر بی سزا عورت کو بھی ملتی تھی' اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ مرد کو عورت بر قرار رکھنا چاہتا تھا۔ بیوہ عورت کے ساتھ شادی کو بر قرار رکھنا چاہتا تھا۔ بیوہ عورت کے ساتھ شادی کو برا سمجھا جا تا تھا' اگر وہ وو سری شادی کی کوشش کرتی تو چرچ اور معاشرہ وونوں اس کے خلاف ہو جاتے تھے۔

اگر چہ معاشرے میں طوا نفیں ہوتی تھیں 'گر کبھی کبھی احتجاجا '' انہیں گدھے پر سوار کرا کے منہ پر شمد مل کر' اس پر پروں کو چیکا کر ان کا جلوس نکالا جاتا تھا' معاشرے کی اخلاقی قدروں اور روایات کی حفاظت لوگ کیا کرتے سے 'گر آہستہ آہستہ جب ریاسی اواروں نے قوانین بنانا شروع کر دیے تو ان روایات کی حفاظت لوگوں کی بجائے ریاست کے پاس آگئ۔ معاشرے میں جمال زندگی بات چیت اور گفتگو سے جان دار ہوتی تھی' وہاں گفتگو کے ذریعہ دو تی ختم بھی ہوتی تھی' اور لوگوں کے درمیان تلخی بھی پیدا ہوتی تھی' جب لوگوں کے پاس فرصت کے لمحات ہوتے اور پھی کرنے کو نہیں ہوتا تو بازاروں اور منڈیوں میں دو کانداروں سے چیوں کی خریداری اور بھاؤ تاؤ میں بحث و مباحثہ کرکے اپنا وقت اور توانائی دونوں ضائع کرتے' یہ عادت اس وقت بھی تھی کہ شختگو کرے کے علاوہ دردازوں میں بھی جاری رکھتے تھے' یہاں تک کہ رخصت ہوتے ہوتے بھی بات چیت جاری رہتی تھی' ہوٹلوں' چوراہوں اور راستوں پر لوگ ایک دوسرے سے لاتے جیت جاری رہتی تھی' ہوٹلوں' چوراہوں اور راستوں پر لوگ ایک دوسرے سے لاتے جیت جاری رہتی تھی'

لوگ معاشرہ میں اپی مقبولت مختگو کے ذریعہ پیدا کرتے تھے' ہر فرد کی یہ خواہش کہ لوگ اس کی بات سنیں' اس کی طرف متوجہ ہوں اور اس کی باتوں کو دھیان اور غور سے سنیں۔ اس جذبہ کی وجہ سے وہ اپن مختگو کو دلچیپ بنا یا تھا' اس میں لطفے و دلچیپ واقعات کو شامل کرتا تھا اور چرب زبانی سے کام لیتا تھا' اچھی مختگو کرنے والے کو معاشرے میں پند کیا جا تھا۔

الفاظ کے استعال کے ذریعہ جہاں لوگوں کو خوش کیا جاتا تھا' وہاں انہیں کے ذریعہ لوگوں کی بے عرقی بھی کی جاتی تھی' الفاظ کا یہ استعال گالیوں کے ذریعہ ہوتا تھا' اس میں کسی محض کی سابی حیثیت پر حملہ کیا جاتا تھا اور یہ حملہ اس لئے ہوتا تھا' تاکہ اس کی شہرت کو خراب کیا جائے اور خود اسے ذہنی اذیت و تکلیف دی جائے' عورتوں کی ہے عرتی کرنے کا عام طریقہ یہ تھا کہ ان کی پاک وامنی پر حملہ کیا جائے' اس سے نہ صرف عورت بدنام ہوتی تھی' بلکہ اس کے ساتھ اس کا شوہراور خاندان بھی بدنام ہوتی تھا۔

معاشرہ میں جب کسی کو گلل دی جاتی تھی تو اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہال کون ی قدریں تھیں کہ جن کی معاشرے میں عزت تھی، مثلاً لوگوں کی ایمان داری، دوسی، وفاداری، سجیدگی اور جسمانی خرابوں کو نشانہ بنایا جا آ اگر کسی مخض کی عزت یا اس کی مخصی خوبیوں پر حملہ کیا جائے اور اس کی شہرت ہو جائے تو اس صورت میں وہ عملی زندگی میں نقصان اٹھا یا تھا، اگر کسی دکان دار کی بیہ شہرت ہو جاتی کہ وہ کم توانا ہے، چیزوں میں طاوٹ كرنا ب تواس كے كاكب كم ہو جاتے تھ كى دست كار كے بارے ميں يہ كھيل جانا كہ وہ كام چور كاكب كاكب كار كے بارے ميں يہ كھيل جانا كہ وہ كام چور كام اور ست ب تو اس صورت ميں لوگ اس ملازم ركھتے ہوئے يا اس سے كام كراتے ہوئے كمبراتے تھ كام مرح أكر كوئى عورت بدچلن ہوتى تو اس دوبارہ ابنى عزت بحل كرنا مشكل ہو جانا تھا۔

معاشرہ میں باعزت ہونے کی ہر فض کو خواہش متی۔ اس لئے وہ معاشرتی اور سابی روایات کی پابندی کرتا تھا' تا کہ لوگ اس کی عزت کریں اور اس سے متنز نہ ہوں' جب کھی بھی کی عزت پر حرف آتا تو وہ سب سے پہلی کوشش میں کرتا تھا کہ اپنی عزت کو کسے بحل کرے' عزت بحل کرنے کے لئے اسے خاصی جدوجمد کرنا پڑتی تھی اور اپنے بارے میں جو تاثرات قائم ہو جاتے تھے' انہیں دور کرنے کے لئے اپنے رویہ اور عادات کو برانا پڑتا تھا۔

اب تک تمذیب صرف ورہار تک محدود علی امراء خود کو ممذب کما کر عوام سے دور ہو جاتا ہے اس فرق کو فتم کرنے کے لئے اٹھارویں صدی میں یہ نظریہ متبول ہوا کہ تمذیب کو صرف ورہار تک محدود نہیں رکھا جائے ' بلکہ اس معاشرے میں عام کیا جائے ' اس مرحلہ سے تمذیب کا ایک نیا تصور پیدا ہوا کہ عوام میں جو وحثیانہ پر تشدد اور فعنول روایات بیں ' انہیں کیے فتم کیا جائے ؟ اور کس طرح ان کی جگہ اوب ' آواب ' فعمراؤ ' وقار اور سجیدگ کو لایا جائے ' اس مقصد کے لئے پورپ میں یہ ذمہ داری پولیس کو سونی گئی کہ وہ تمذیب کے پھیلانے کے عمل کی محرانی کرے اور معاشرے کے مختلف کروہوں میں توازن بیدا کرے ' امراء اور متوسط طبقے کے لوگ چو نکہ خود کو ممذب جھتے ہے ' اس لئے وہ پولیس کی اس کے وہ پولیس کی اس محرانی سے محفوظ رہے اور ان کی ساری توجہ عوام پر ہوئی کہ انہیں کس طرح قانون کی اس محرانی سے محفوظ رہے اور ان کی ساری توجہ عوام پر ہوئی کہ انہیں کس طرح قانون کی در میں رکھ کر ممذب ' اطاعت گذار اور عمرہ شمری بنایا جائے۔

پولیس کا بیہ فرض تھمرا کہ وہ نظام کو تبدیل کئے بغیر تہذیبی عمل کے ذریعہ لوگوں میں خوثی و مسرت کے احساسات کو پیدا کرے۔ اس مقصد کے حصول کے لئے پولیس نے لوگوں کے روزمرہ کے محالمات میں وطل اندازی شروع کر دی ' تاکہ وہ ان کے رویوں کو بہتر بنائیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہواکہ پولیس کی حفاظت و گرانی نے لوگوں کو ہشیار اور چوکنا کر دیا اور بنائروں ' ہونلوں اور جمعوں میں ان کے رویوں میں سنجیدگی آ گئی۔

## ساتوال باب: فرانسیسی انقلاب اور جدید عهد

فرائسی انقلاب نے جمل سیای و معافی تبدیلیاں رونما کیں ' وہاں اس نے ساتی رویوں کو تبدیل کرنے میں ہوا حصہ لیا ' آیک اہم تبدیلی جو اس انقلاب کے نتیجہ میں ہوئی ' وہ لباس میں بھی ' اب امراء کے شاندار اور قیتی لباس کی جگہ ساوہ لباس نے لے کی فیشن اور قیتی زیورات کا استعال ختم ہو گیا' تا کہ معاشرے میں جو غیر مساویانہ روایات تھیں' ان کا خاتمہ ہو سکے ' فوج میں یو نیفارم کا رواج ہوا' گمروں میں انقلاب سے متعلقہ تصاویر' نایاب اشیاء انقلابی راہنماؤں اور قدیم ہیروز کی تصاویر بطور آرائش رکمی جانے گیں۔

زبان کے استعال میں تبدیلی آئی اور عام مختلو میں آپ کی حجکہ تو کا استعال بردھ کیا' اس نے طبقاتی فرق کو ختم کرنے کی کوشش کی اور لوگوں میں رابطہ اور ہم آجنگی زیادہ بردھ مین' کیونکہ اس نقطہ نظر میں اپنائیت اور قربت تھی' ایک اور اہم تبدیلی یہ تھی کہ خالفین کے لئے فیش زبان استعال ہونے گئی' خصوصیت سے امراء اور شاہی خاندان کے افراد کے لئے آکہ اس طرح سے ان کا وقار اور عظمت فتم ہو۔

فرائسی انقلاب کے دوران جو ساتی تبدیلیاں آئیں' ان میں خاندان کے نقط نظر سے اہم تبدیلی ہے خوال کے نقط نظر سے اہم تبدیلی ہے میں اسر کے اس کی رجٹری میولیل افسر کے سامنے ہونے گئی' جو شادی کے کمل ہونے کا اعلان کرتا تھا' اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ چرچ کا اثر کمزور ہوا اور ریاست خاندان کی تفکیل میں حصہ لینے گئی' اس طرح آگر کوئی کمی بچہ کو اپنا

بنا آ تھا تو اس کے بارے میں اسے قانونی کارروائی کرنا پرتی تھی، طلاق کے قوانین بھی ریاست نے اپنی ذمہ ریاست نے انکی ذمہ ریاست نے انکی ذمہ داری میں لے کر ان کی تعلیم و تربیت کی، اس سے ریاست نے چرچ کے اثر کو فتم کر دیا اور والدین کی وہ طاقت جو بچوں پر تھی، وہ کزور ہو گئ، چونکہ اب شادی لؤکے و لؤکی کی مرضی سے ہونے گئی اس لئے خاندانوں کا اس میں عمل دخل نہیں رہا۔ دو افراد یہ معاہدہ کرتے سے اور اگر وہ اس سے خوش نہیں ہوتے تو اسے آسانی سے تو را بھی سکتے تھے۔

اس زاند میں انگلتان میں "ہوم سویٹ ہوم" کا تصور ابحراکہ جس میں عورت کی جگہ گھر مقرر ہوئی اور مرد کی بید داری فھری کہ وہ طازمت کرے، کمائے اور خاندان کی پرورش کرے، عورت کو گھر میں رکھنا اس لئے ضروری ٹھرا کیونکہ باہر کی دنیا اظاتی برائیوں سے گھری ہوئی تھی اگر عورت گھر کی حفاظت سے نکل کر باہر جاتی تو اس کا خطرہ تھا کہ اس کے اظاتی خراب ہوں کے اور وہ برائیوں میں ملوث ہو جائے گی، ان طالت میں اس کے اظاتی خراب ہوں گے اور وہ برائیوں میں ملوث ہو جائے گی، ان طالت میں اس کے خوری تھا کہ وہ گھر میں رہے، کیونکہ یمال رہتے ہوئے ہی وہ اپنی پاکیزگی اور اظاتی خویوں کو برقرار رکھ کئی تھی۔

لنذا متوسط طبقوں اور امراء کے گھروں میں سونے کھانے ، پیضے اور افراد کے علیمہ کروں کا بندوبست کیا جانے لگا، چونکہ باہر کی دنیا مرد کے لئے تھی اور گھر عورت کے لئے ، اس کی ذمہ داری تھی کہ وہ گھر کے ماحول کو خوشکوار رکھتے ہوئے خاندان کے اتحاد کو برقرار رکھے ہوئے خاندان کے اتحاد کو برقرار رکھے ، گھر میں جمال اس کا کام گھریلو فرائض سرانجام دیتا تھا، وہال گھر کی آرائش کی چزیں تیار کرنا بھی اس کی ذمہ داری تھی۔

ولیم کوبیٹ نے گھر اور خاندان کو خوشگوار بنانے کے لئے اس بات پر زور دیا کہ گھر بلو
دست کاری و صنعت کو فروغ دیا جائے " نا کہ اس سے گھر اور خاندان کی بالی حالت بہتر ہو "
اس کی کتاب "گھر بلو دست کاری " میں تغییلات درج ہیں ' مثلاً یہ کہ ہیر کیسے بنائی جائے ؟ "
اس کا کمنا تھا کہ اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ مرد ہیر پینے کے لئے گھر پر ہی رہیں گے اور شراب
خانہ نہیں جایا کریں گے ، عورت کو اچھی روٹی پکانا آنا چاہئے ' جو یہ کام نہیں کر سکتی ہے اس
پر اعتاد نہیں کیا جا سکتا ہے اور وہ محاشرے پر ایک بوجھ ہے ، عورت کا خوب صورت ہونا ہی
مروری نہیں بلکہ اسے گھر بلو کام بھی آنا چاہیں 'کی مرد کے لئے گھر کا سب سے

خوبصورت تصوریہ تھا کہ جب وہ سردیوں میں دن بھرکی محنت کے بعد مخضر آ ہوا گر آئے تو وہ آتش دان کے قریب اپنی بیوی' بچوں کے ساتھ بیٹے کر سکون و آرام حاصل کرے .

متوسط طبقہ میں عورت کے بارے میں یہ خیال تھا کہ وہ ایسے کام تو کر عتی ہے جمال وہ تما ہو یا عورتوں کے درمیان ہو' مگر مردوں کے ساتھ یا ان کے درمیان کام کرنا اظافیات کے خلاف تھا' اس لئے جب یہ حقائق سانے آئے کہ عورتیں کانوں میں مردوں کے ساتھ کام کرتی ہیں تو اس پر ہنگامہ ہوا' کانوں میں کام کرنے والے مردوں کا بھی یہ مطالبہ تھا کہ ان کی عورتوں کو محر پر رہے اور اچھی ذندگی گذارنے کا حق ہے' لہذا انہوں نے بھی عورتوں کے کام کی مخالفت کی اور ساتھ میں اپنی تخواہوں میں اضافہ پر ذور دیا' اس کے پس مظرین یہ بھی تھا کہ اگر عورتیں کام نمیں کریں گی تو مردوں کی ایمیت کم ہو جائے گی' اس لئے جب یہ بھی تھا کہ اگر عورتیں کام نمیں کریں گی تو مردوں کی ایمیت کم ہو جائے گی' اس لئے جب دام دار ٹھمرا اور عورتیں گھروں میں ہوئ' اس کے نتیجہ میں مرد کام کرنے اور کمانے کا ذمہ دار ٹھمرا اور عورتیں گھروں میں ہو' مال اور بیوی کی حیثیت سے خاندان کی دیکھ بھال کے لئے ذمہ دار ٹھمرین' اس صورت حال کو برقرار رکھنے میں ریاست' متوسط طبقہ اور مصاحبین سب ہی شامل ہیں۔

گریلو زندگی نہ صرف متوسط طبقے کے لئے باعث سکون رہی' بلکہ امراء اور طبقہ اعلیٰ نے بھی اس کو اپنالیا تھا' جس کا اظہار ان کے تقیر شدہ گھروں سے ہوتا ہے' اب خاندان اور اس کے افراد کی زندگی بالکل نجی ہوگئی اور اس میں باہر کے مخص کو داخل نہیں کیا جا سکتا تھا اور اگر کسی کو اس میں شامل کیا جاتا تو یہ ایک اعزاز کی بات ہوتی تھی۔

نے تقیر شدہ گھروں کی خصوصیت یہ تھی کہ ان میں ملازموں کے لئے اوپر کی منزل ہوتی تھی اور آنے جانے کے لئے علیحدہ سے زینہ' اس لئے وہ گھروں میں نظر نہیں آتے سے' ان کی وہی جگہ ہوتی تھی کہ جمال وہ کام کرتے تھے' بچوں کے کمرے والدین کے ساتھ ہوا کرتے تھے' غیر شادی شدہ لوگوں کے کمرے علیحدہ ہوا کرتے تھے' تمباکو چنے کا کمرہ صرف مردوں کے لئے موتے تھے' گھر عورتوں مردوں کے لئے ہوتے تھے' گھر عورتوں اور مردوں میں تقیم ہوگیا تھا' صرف باغ میں مرد و عورتیں ساتھ بیٹھتے تھے۔

لندا انیسویں صدی میں نجی زندگی کا مرکز خاندان اور گر بن چکا تھا' خاص ماحول میں افراد کے کردار' رسومات' عادات اور زبان کی تفکیل ہوئی' گھر اور خاندان کا محاشرے یر اس

قدر محمرا اثر تھا کہ قدامت پند آزاد خیال اور وسیع النظر سب بی نے اس کی تعریف کی، اگرچہ خاندان کی مطلق العنان حیثیت کے ظاف افراد نے بعلوت بھی کی اور اس بات کی جدوجمد کی کہ وہ اپنا راستہ افرادی طور پر خود متعین کریں گے، مگر ان بعادتوں اور اختلافات کے بوجود خاندان کا ڈھانچہ برقرار رہا۔

خاندان کے بارے میں میگل نے اپنی کتاب (Principles of دیاست کو اللہ فائدان نہ ہو تو ریاست کو (Principles of میں اس طرح سے اظہار رائے کیا ہے کہ اگر خاندان نہ ہو تو ریاست کو بیشتر افراد سے واسطہ پڑے گا' جو کہ مجمع ہو گا اور جس کو نظم و منبط میں لانا مشکل ہو گا' اس لئے ریاست کے اشخام کے لئے خاندان کا ہونا ضروری ہے' جو کہ افراد کو اپنے تحت رکھتا ہے اور اخلاقیات کا شخفط کرتا ہے' اس لئے شادی خاندان کی مرضی سے ہونی چاہئے' باب کی مرزای کو تسلیم کرنا چاہئے۔

کانٹ نے بھی خاندان کی اہمیت کو تنلیم کرتے ہوئے یہ دلیل دی کہ فرد کے لئے خاندان اس لئے ضروری ہے کو تکہ اس سے فرد کے فرار ہونے کے جذبات فتم ہو جاتے ہیں اور اس کی جڑیں مضبوط ہو کر اس میں نظم و ضبط پیدا کرتی ہیں، چونکہ خاندان قوانین کے ماقت ہو تا ہے، یہ عورتوں کے ماقت ہو تا ہے، یہ عورتوں کے لئے اس لئے یہ ان کی خواہشات فتم کر کے انہیں گر یا کاموں میں معروف رکھتا ہے۔

سوشلت نظریات رکھنے والے خاندان کے مخالف تھے کیونکہ اس میں عورت کا درجہ برابر کا نہیں تھا اور اسے مرد کے تابع رہتا رہ تا تھا، چونکہ وہ مرضی کی شادی اور طلاق کی آزادی کے قائل تھے، اس لئے خاندان کے جرکے خلاف تھے، ان کی دلیل تھی کہ جب تک عورت آزاد نہیں ہوگ، اس وقت تک معاشرہ ترقی نہیں کر سکے گا اور عورت جب ہی آزاد ہوگی جب خاندان کی رواجی اقدار ٹوٹیس گی۔

ریاست خاندان کو اپنے استخام کے لئے ضروری سمجھتی تھی، چونکہ خاندان کا تعلق پیداوار سے تھا اس لئے یہ معیشت کو حرکت میں رکھتا تھا اور دولت کو ایک نسل سے دو سری نسل میں خطل کرتا تھا، یہ ایک پیداواری آلہ کے طور پر بچوں کو پیدا کرتا، ان کی تعلیم و تربیت کے بعد انتیں اچھا شہری بتاتا تھا، نسل کی پاکیزگی کو برقرار رکھنے کے لئے یہ خود کو

دوسرے عناصرے آلودہ نہیں کرنا تھا' خاندان قوی شعور کو پلنہ کرنے کے لئے بھی مروری تھا' کیو تکہ یہیں سے بچوں میں قوی علامتوں کی اہمت پردا ہوتی تھی اور یہیں سے قوی کلچر کے بارے میں رائے پلنہ ہوتی تھی' جس خاندان کی شرت ہوتی' اس کے افراد اس بات کی کوشش کرتے کہ وہ انتھے اوصاف اور خوروں کی حفاظت کریں' ناکہ ان کا اور ان کے خاندان کا نام بدنام نہ ہو' اس بنیاد پر ان افراد کی عزت ہوتی اور اس کے سارے وہ معاشرے میں مراعات حاصل کرتے اور اعلی حمدوں پر متعین ہوتے' ان وجوہات کی بناء پر معاشرے میں مراعات حاصل کرتے اور اعلی حمدوں پر متعین ہوتے' ان وجوہات کی بناء پر ریاست خاندان کے ادارے کو معجم رکھتے ہوئے اس کے ذریعہ سے خود کو مضوط رکھے ہوئے تھی۔

منعتی دور میں بھی خاندان کا ادارہ کرور نیں' بلکہ مضبوط ہوا' کیونکہ اس زمانے میں بھی گر کا گزارا باپ کی سخواہ پر ہو یا تھا اور لڑکا جینے بن کمانے کے قابل ہو یا اس کی آمدن سے گر کی خوش حلل میں اضافہ ہو جانا تھا' اس لئے مزدور طبقے میں بچوں کی شرح پیدائش زیادہ تھی اور والدین بچوں کی مزدوری کے حالی سے'کیونکہ اگر بنچ کام نہ کرتے تو ان کی آمنی گھٹ جاتی تھی' چو تکہ عور توں کی مزدوری میں بنچ کی پیدائش کی وجہ سے وقعہ ہو جانا تھا' اس لئے اس کی آمنی کم ہو جاتی تھی اور بید اس ساجی رجبہ کو برحمانے میں ایک رکاوٹ تھی۔

انیسویں مدی میں سمرایہ دار خاندان کا تجارت کی ترقی میں حصہ رہا' یہ خاندان ہائی شادیاں کر کے تجارتی اداروں یا فرقوں کو متحد کرتے تھے' یہ ضرور تھا کہ آگر تجارت باصلاحیت افراد کے ہاتھوں میں ہوتی تو ترقی ہوتی' ورنہ اس کا زوال ہو جایا۔

اس کے علاوہ بھی خاندان دوسرے مقاصد بورے کرنا تھا، اس میں جنی خواہشات کا بورا ہونا اہم تھا، کو خلاق کی عمایت بورا ہونا اہم تھا، کو تلہ اس میں نہ وطوکہ ہو با تھا اور نہ جنسی اسکینڈل، ڈاکٹر شادی کی عمایت کرتے تھے کو تکہ اس سے افراد بولگام جنسی تعلقات سے بی جاتے تھے۔ اور اپی صحت اور نسل کو صحت مند رکھتے تھے، اس وجہ سے مرد اور عورت دونوں کے لئے باعصمت ہونا قائل تحریف ہو گیا۔

جو خاندان ایک جگه نہیں ہوتے تھے اور اس کے افراد بکھرے ہوئے ہوتے تھے وہ اپنا رابطہ خط و کتابت کے ذریعہ رکھتے تھے۔ ڈاک خانہ نے خط و کتابت اور رابطہ میں سولت فراہم کر دی تھی' اس کی وجہ سے دور رہنے والے افراد خطوط کے ذریعہ اپی خبہت بیعج رہے تھے' اس طرح وہ خاندان کی حالت سے باخر رہتے تھے' وہ بچ جو تعلیم کے لئے باہر کئے ہوئے ہوئے ہوتے تھے وہ پابندی سے عط لکھا کرتے تھے' خاص خاص خبریں جو ان خطوط میں ہوتی تھیں' ان میں پیدائش' شادی' موت' امتحان میں کامیابی' طازمت اور باری ہوا کرتی تھیں' یہ خط ایک فرد کے لئے نہیں بلکہ پورے خاندان کے لئے ہوتے تھے اور انہیں سب بی برماکرتے تھے۔

خاندان کے افراد کا آپس میں طنے رہنا ان کے انقاق کی علامت متمی، خاص طور سے ذہبی و نسل اقلیتیں آپس میں اتحاد رکھتی تھیں، کیونکہ اس کے بغیر ان کی بقا اور زندگی مشکل تھی، اس زانہ میں جب فونوگرائی آئی تو اس نے خاندان کے لوگوں کی تصاویر کو محفوظ کر ویا۔ بیدویں صدی میں خاندانی البم مقبول ہو گئے، ورنہ اس سے پہلے صرف دولت مند مصوروں سے اپنی تصاویر بنوا کر خود کو بطور یادگار محفوظ رکھتے تھے۔

مشہور خاندانوں نے اپنی افرادے کو برقرار رکھنے کے لئے اور تاریخ میں اپنا نام بطور یادگار محفوظ رکھنے کے لئے اپنی خاندانی تاریخیں کھوانا شروع کر دیں' ای طرح ان خاندانوں نے اپنے علیمدہ سے قبرستان بھی کر لئے' تاکہ مرنے کے بعد یہ ممتام نہ رہیں اور ان کی یادگاریں باتی رہیں۔

ابتداء میں خاندان کی اہمیت فرو سے زیادہ ہوا کرتی تھیں اور اس کی بید ذمہ داری ہوتی ہیں کہ وہ خاندان کی عزت اور اس کے وقار کا تحفظ کرے' خاندان میں باہمی جھڑے' پیہ اور جائداد کی تقیم کی وجہ سے ہوا کرتے تھے۔ شادی کو جائداد بردھانے اور اسے محفوظ رکھنے کے استعال کیا جاتا تھا' خاص طور سے دولت مند خاندانوں میں۔ جو خاندان غریب ہوتے تھے ان میں اسی قذر اخلاقی قدریں بھی کم ہوتی تھیں' جیسے ہی ان کا ساجی مرتبہ بردھتا' اسی طرح وہ قانون' اخلاقیات اور آداب کا خیال کرنے لگتے تھے۔ اس وقت تک تجارت اور خاندان آئیس میں ملے ہوئے تھے۔ اس لئے عزت و وقار کو برقرار رکھنے کے لئے ایمان داری بری مزوری تھی۔ خاندان آگر مقروض ہوتے تو قرضہ ادا کرتے اور بے ایمانی سے بچتے تھے' مگر جیسے ہی تجارت اور خاندان اگر مقروض ہوتے تو قرضہ ادا کرتے اور بے ایمانی سے بچتے تھے' مگر جیسے ہی تجارت اور خاندان علیحدہ ہوئے تو اس کے ساتھ ہی عزت و وقار بھی اس سے ملحدہ ہوئے تو اس کے ساتھ ہی عزت و وقار بھی اس سے ساتھ ہی عزت و وقار بھی اس

انیسویں مدی میں باپ خاندان کی سربراہی کرنا تھا، قانون ظفہ اور سیاست کے تحت اس کی اتفارٹی کو تنظیم کیا جانا تھا اور ہر مکتبہ فکر اس کو قانونی و اظاتی جواز فراہم کرنا تھا، یہ باپ کا کام تھا کہ وہ بنچ کو کوئی نام دے اس لئے کانٹ کے نظریہ کے مطابق قانونی پیدائش می سیح پیدائش تھی، سیاست وانوں کی دلیل سے تھی کہ باپ کی طاقت کو مضبوط کر کے ریاست انچی طرح سے شربوں کو وفادار بنا کتی ہے۔

اس وقت تک سیاست صرف مردول میں محدود متن الذا سیای معللات پر عورتوں سے مختلو نہیں ہوتی متنی بہت کے عدد اس کے مختلو نہیں ہوتی متنی ایک اہم والد ہوا کرتی متنی کیونکہ اس کے بعد خاندان بھر جاتا تھا ' بوہ اکیل رہ جاتی متنی ' اکثر لڑکے بہب کے مرنے کو اپنے لئے اچھا سجھتے تھے کیونکہ وہ ہر طرح کی پابندیوں سے آزاد ہو جاتے تھے اور اس کے بعد وہ اپنا گھر آباد کرکے خود بہب کا کردار اوا کرتے تھے۔

گر کا تصور برا وسیع تما اور اس میں چھا، چھی، پھازاد بمن، بھائی اور بعض او قات ہسائے بھی شریک ہوتے تھے۔ گمرول میں کتے، بلیاں اور پرندوں کو پالنے کا رواج تھا۔ اس وجہ سے عوام میں ان کی دکیم بھال کے بارے میں احساسات پیدا ہو گئے تھے اور ان کو خاندان کا رکن سمجما جانے نگا تھا۔

خاندان میں دولت اور ساتی مرتبہ کے حساب سے ملازم ہوا کرتے تھے ' یہ امراء کی عورتوں کی گھریلو کام کاج سے فرصت وے دیتے تھے اور ان کو یہ موقع مل جاتا تھا کہ وہ لوگوں کو اپنی دولت اور شان و شوکت بتائیں ' ملازم سے توقع کی جاتی تھی کہ وہ خاندان کا وفادار رہے ' وہ ملازم جن کی عرت کی جاتی تھی ان میں ٹیوٹر اور آیائیں ہوا کرتی تھیں ' جب معاشرے میں جبری تعلیم کا سلسلہ ہوا تو گھر پر پردھانے کا سلسلہ ختم ہو گیا اور اس کے ساتھ می ٹیوٹروں کا طبقہ بھی ختم ہو گیا گیا گیا ان جن لوکیوں کو بطور استاد اور آیا رکھا جاتا تھا ان سے اکثر کے ساتھ کھر کا مالک جنسی تعلقات قائم کرنے کی کوشش کرتا تھا ' اس ڈر سے ان میں آکٹر خود کو غیردکش اور غیرجانب بنانے کی کوشش کرتی تھیں۔

گھریں نچلے درجہ کے ملازمین گھرکے حالات اور رازوں سے واقف ہوتے تھے 'گر ان سے توقع کی جاتی تھی کر ان سے توقع کی جاتی تھی کہ وہ ان رازوں کی حفاظت کریں ' ابتداء میں یہ سجما جاتا تھا کہ ان ملازموں میں کوئی جنس جذبات نہیں ہوتے ہیں ' اس لئے آکٹر ماکن ملازم کو عسل خانے میں

بلا لیتی سمی کہ وہ اس کو علی کرانے میں مدو کرے' بعد میں بید رواج ختم ہو گیا اور مرد و عورت ان سے اپنی بر بھی چھپانے گئے۔ ایک اچھی اور پاکباز عورت سے بیہ توقع کی جاتی سمی کہ وہ کی غیر مرد کو اپنی خواب گاہ میں نہ آنے وے اور خود بی اپنا بستر بھی ٹھیک کرے' پکھ عرصہ بعد ملازموں کو بلانے کے لئے تھٹی کا استعال ہونے لگا' اس طرح آبستہ آبستہ ملازم بخی زندگی سے نکال وید گئے اور کھر پلو معلمات میں ان کے عمل وظل کو برا سمجھا جانے لگا' گر ساتھ ہی میں ملازم کی فخصیت کو جے پہلے تسلیم نہیں کیا جانا تھا' اسے مان لیا گیا اور بیہ بھی احساس ہو گیا کہ ان کے بھی جذبات ہوتے ہیں' ورنہ اس سے پہلے ملازم کی انفرادیت سے انکار کیا جاتا تھا اور جب وہ ملازمت شروع کرتا تھا تو اس کا پہلا اور آخری نام ختم کر ویا جاتا تھا اور مالک اے نیا نام دیتا تھا' اس کے بعد سے ملازم کی اپنی زندگی کوئی نہیں ہوتی تھی' جاتا تھا اور مالک اے نیا نام دیتا تھا' اس کے بعد سے ملازم کی اپنی زندگی کوئی نہیں ہوتی تھی' اس کا وقت خاندان کے لئے وقف ہو جاتا تھا۔

اگر طازمہ سے مالک کے تعلقات ہو جاتے اور بچہ پیدا ہو جاتا تو اس صورت میں اسے طازمت سے برخواست کر دیا جاتا تھا یا مجور کیا جاتا تھا کہ وہ خاموش رہے گریلو طازمائیں خاندان کی بے انتا وفلوار ہوتی تھیں۔ خاندان کی بے ورش کرتی تھیں۔ جب مالک اور طازم میں فاصلہ بردھ کیا تو یہ ذاتی وفلواری ختم ہو گئی اور طازم اگر ناخش

ب ب ب ب ک و در سار م یک مست برات یا و ید رس و موارس م بو می و رساو م رسو و می موسال است کر آ اور مجمی بھی مالک کے احکامت سے گریز بھی' اس رویہ نے آگے چل کر اس میں انفرادی شعور کو پیدا کیا۔

فریم' اسکول' قریر خلانے اور وہ سر سر اوار واس میں عربتان اور مردوں کو علیم وریکا وال

فوج 'اسكول' قيد خانہ اور دو سرے اداروں ميں عورتوں اور مردوں كو عليحدہ ركھا جاتا تھا۔ يہاں پر رہنے والوں كے لئے لغم و ضبط لازی تھا۔ فوج اور چرچ كے لوگوں كو باہر كى دنيا سے عليحدہ ركھا جاتا تھا اور اس بات كى گرانى كى جاتى تھى كہ وہ ايك دو سرے سے بات نہ كريں' قيد خانے ميں ہر قيدي كو عليحدہ كو تمري ميں ركھا جاتا تھا اور دروازے ميں سوراخ كے ذريعہ ان كى گرانى كى جاتى تھى' جہاں پر ميل جول اور رابطے پر پابندياں ہوں' وہاں پر رابطہ يا تو تحريوں كے ذريعہ كيا جاتا تھا يا ويواروں پر تصاوير اور نشانات بناكر اپنے جذبات كا اظہار كيا جاتا تھا' اس سے اندازہ ہوتا ہے كہ قيدى' فوجى' طالب علم' راہب اور نن كى فجى زندگى يرى محدود ہوگئى ہوتى تھى۔

اکثر لوگ شادی کرتے تھے کیونکہ کوارا رہنا اچھا نہیں سمجھا جا آ تھا' اس لئے بالغ مخص

شادی کرکے اپنا گھرانہ آباد کرنا چاہتا تھا' اگرچہ چرچ کی روایت بیں کوارے پن کو اچھا کہا جا آ تھا' گر معاشرے بیں اسے لوگ خٹک پھل کتے تھے اور ان کے بارے بیں یہ خیال تھا کہ یہ عیاش اور خود غرض ہوتے ہیں اور ان کا کام عاشق کرنا' سنر کرنا اور بے فکری کی زندگی گذارنا ہے' اس کے برعکس لؤکیال شادی کے انظار بیں فکر' پریثانی اور خوف کے عالم بیں رہتی تھیں۔

معاشرے کے طریقہ زندگی میں وو تنم کے رجانات پدا ہو گئے تھے ایک بور روا اور

روسرا بو سیمائی۔ بو سیمائی فض لباس اور کھانے پینے میں کی اوب اواب کا قائل نہیں ما اور اور اور کھانے پینے میں کی اوب اور اور سیمائی۔ بو گئر ہے لوگ کی ما اور شہوں کی شام اموں پر گذر آتا تھا چو تکہ یہ لوگ کی پیشہ میں دلچیں نہیں لیتے تنے اور المازمت سے گریز کرتے نئے اس لئے ان کے پاس پید کی کی رہتی تھی ان کے پاس نہ تو گھر ہو تا تھا نہ فرنچر اس لئے وہ اپنا تھوڑا بہت سلان ساتھ لئے پھرتے اور بھی بھی آلیس میں اس کر رہتے تنے ان لوگوں کو نجی جائداد سے نفرت تھی اور بھی باس ہو تا اس میں سب کو شریک کرتے تھے۔ ان کے ساتھ جو عور تیں ہوتی ورجی ہوتی ہوتی

ئیں' وہ بھی ایک کے پاس نہیں رہتی تھیں' بلکہ ہرایک کے پاس خوثی سے جاکر وقت لذارتی تھیں۔ بو ہیمیائی لوگوں کے ساتھ ساتھ لوگوں کی ایک جماعت اور بھی تھی' جو بانکے کملاتے نی' یہ لوگ بھی بور ژوا طرایقہ زندگی کے خلاف تھے' گران کا تعلق امراء کے طبقے سے تھا

ر یہ اپنی دولت کی بناء پر خاندانی روایت سے ہٹ کر زندگی گذارنا چاہتے سے اس لحاظ سے نکا بنا نہیں تھا کلکہ پیدا ہو یا تھا ہے اپنے لہاں پر خصوصی توجہ دیتے سے ایک اس کے یہ وہ اپنی شخصیت کو ابھار سکیں الباس میں یہ دستانے ، چوٹری اسکارف اور مختلف شم کی یہ وہ اپنی شخصیت کو ابھار سکیں الباس پہننے میں یہ تقریباً دو گھنے صرف کرتے سے ان کا جم کی یاں کا استعمال کرتے سے الباس پہننے میں یہ تقریباً دو گھنے صرف کرتے سے ان کا جم کی انکی اور کپڑول کے استعمال پر بہت زیادہ دھیان ہو یا تھا ، چو نکہ اس طرز زندگ کے لئے ہیں اور فرصت دونوں کی ضرورت ہوتی تھی اس لئے صرف مال دار گھرانے کے نوجوان کو اختیار کرتے سے اور عربایہ کو اختیار کرتے سے اور عربایہ کو اختیار کرتے سے اور عربایہ

نہ و بور ژوا طریقوں کے خلاف تھ' تجارت اور خاندان کی زندگی سے نفرت کرتے تھ' ل کو قید کی شکل میں دیکھتے اور عورتوں کو زنجیریں کہتے تھے کہ جو آڈادی کو ختم کر دیق

يں-

بانکا پن معاشرے میں ایک روبانوی روایت بن گئی تھی اور اس کی وجہ سے کوارہ پن اور غذہ گردی معیاری ہوگئی تھی۔

اور غذہ گردی معیاری ہوگئی تھی۔

باکئے پن بور ژوا معاشرہ اور خاندانی نظم و ضبط کے خلاف بخلوت کر کے اپنے جذبات کا اظہار کیا، گر انہوں نے معاشرے کو تہریل کرنے کی بات نہیں کی بلکہ اپنی علیحدہ ونیا آباد کر

اظہار کیا سراہموں سے متعا سرطے و مہریل سطے کی ہائے میں کی ہمند ہی میدہ وی ہو ہو کے اس سے وور ہو گئے۔ کو اور سے محدود ہوئے وقت کے ساتھ ختم ہو گئے۔

عورت کے لئے معاشرے میں تھا رہنا خطرناک تھا' لوگ اسے شبہ کی نظرے دیکھتے تھ' کنواری عورت جس کی عمر گذر جائے' اسے غیر پیداواری سمجھا جاتا تھا۔ عور تیں' مردول

ے زیادہ عرصہ زندہ رہتی تھیں' مگر ان کی دوبارہ شادی کم ہی ہوتی تھی' امیر بیواؤں کی زندگی - بار مصرف نتہ تھے میں نہ نہ سے اس مصرف میں اس نتہ ہے ہوتی تھی۔

تو ٹھیک سے گذر جاتی تھی محر غربیوں کے لئے مصیبت تھی' اس وقت تک عورتوں کے لئے ایس ملازمت نہیں تھی کہ جہاں سے انہیں آخری عمر میں پنٹن مل جاتی' محرکے کام کاج کو مفت سمجھا جاتا تھا' اس لئے غریب جورتیں خیرات پر گذر بسر کرتی تھیں۔

جو عور تیں' نرس' ساجی کار کن اور استاد کی حیثیت سے کام کرتی تھیں وہ خاندان سے علیحدہ ہو کر تنائی کی زندگی گذارتی تھیں' اکثر یہ غیر شادی شدہ رہتی تھیں' مرد ایس عور تیر

یورہ ہو کر ہمانی کی ریوں میروں میں کریں جوان عور تیں شادی کی خواہش مند ہوتی تھیں عاجے تھے کہ جو گھر پر رہیں اور کام نہ کریں 'جوان عور تیں شادی کی خواہش مند ہوتی تھیں تاکہ انہیں شوہر کی صورت میں محافظ مل جائے' اس میں ان کے ساتھ اکثر و موکہ ہوتا ت اور مرد وعدے کرکے کر جاتے تے۔ تھا عور تیں مل کر بھی رہا کرتی تھیں' تاکہ ان میں عد

تحفظ کا احساس نه ہو۔

ایک بور ژوا مرو کے مثالی زندگی سے تھی کہ جب وہ اپی طازمت یا کاروبار سے گھر میں آئے تو یہاں اسے ساون و مسرت ملے اور وہ تمام فکروں سے آزاد ہو کر اپنے خاندان سے ساتھ وقت گذارے' اس وقت ایک متوسط گھرانے میں تین طازم ضرور ہوتے تھے۔ ایک کوچوان' ایک باورچی اور ایک طازمہ' سے ماکن کی زمہ داری تھی کہ وہ ان طازموں کی محرالا کے سے کی کو اس کا تعین' اگر انقاق سے کی کو اس کرے' شریف عور تمیں صبح کے وقت گھر سے نہیں نکا کرتی تھیں' اگر انقاق سے کی کو ا

مرے طریب توریل می سے وقت سرت میں بعد مون میں اس ماری میں ہے۔ مع کے وقت نظر آ چائیں تو ان کے ساتھ سلام وعا نہیں کی جاتی تھی۔ یہ فرض کر لیا جاتا کہ وہ کی ذہری یا خیراتی کام میں معروف ہیں جس پر محقطو کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

کمانے کا خاص وقت مقرر تھا اور اس وقت پورا خاندان کھانے کے کرے میں جمع ہو
جانا تھا ' باہر کے لوگوں کو خاندان کے لوگوں کے ساتھ دعوت نہیں دی جاتی تھی ' چھٹی یا اتوار
کے دن سب کمروالے آپس میں مل کر بیٹھتے تھے اور دوستوں سے بھی ملاقائیں کرتے تھے۔
دن میں جب مہمان ملنے کے لئے آتے تو ان کی خاطر تواضع ' سینڈو چر ' کیکس اور
بسکٹوں سے ہوتی تھی ' بعض مہمان تھا منٹ سے آدھ کھٹے رہتے ' پھر کسیں اور ملاقات کے
لئے چلے جاتے ' مشہور عورتوں کے سیلون ہوتے تھے ' جمل ادیب ' شاعر اور عالم جمع ہوتے
سے ' ان مجلوں میں لوگ خاموثی سے آتے جاتے رہتے تھے ' بری دعوتوں میں زیادہ مہمانوں
کو باایا جانا تھا اوگ سال میں دو یا تین بار ضرور ملاقات کرتے ' ناکہ تعلقات قائم رہیں ' اگر
کو بایا جانا تھا لوگ سال میں دو یا تین بار ضرور ملاقات کرتے ' ناکہ تعلقات قائم رہیں ' اگر
کو فی گھر پر نہیں مانا تو ملاقاتی اپنا کارڈ کونے سے موڑ کر وہل چھوڑ آنا تھا ' اس کا مطلب تھا
کہ وہ ذاتی طور پر وہاں آیا تھا ' اگر کارڈ مڑا ہوا نہ ہو تو مطلب تھا کہ اس کا ملازم آیا تھا۔

ایک اعلیٰ خاندان کی عورت کا اکثر وقت اس شم کی ملاقاتوں میں گذر جانا تھا۔

شام کی تفریحات میں تھیٹریا اوپرا ہوا کرتے تھے' ایک عورت اکیا تھیٹر جا کتی ہمیں' بشرطیکہ وہ بوکس میں بیٹھے' ورنہ اسے کسی مرد کے ساتھ جاتا ہو یا تھا' عورت کے لئے بوکس میں بیٹھنا اس لئے مزوری تھا کہ یہ اسے حفاظت کا احساس دیتا تھا' اس لئے باتی جگہ کملی ہوتی تھی' اس لئے وہاں بغیر حفاظت کے پبک عورت بن جاتی تھی' بوکس میں وہ الیا محسوس کرتی کہ جیسے گھر میں ہو' یہال وہ ملاقاتیوں سے ملتی بھی تھی۔

مرمیوں اور ذہی چینیوں میں آرام کرنے اور فرصت میں وقت گذارنے کا احساس ہو گیا تھا کر مس کی چینیوں میں آرام کرنے اور فرصت میں وقت گذارنے کا احساس ہو گیا تھا کر مس درخت کی ابتداء اسکینٹرے نعویا کے ملکوں سے ہوئی وہاں سے بیر روایت جرمنی میں اور ۱۸۳۰ء میں فرانس میں آئی آبستہ آبستہ بیہ خاندانی تہوار بن گیا اور اس موقع پر ہر ضم کے کھانے پکانے اور گر والوں کے ساتھ وقت گذارنے کی روایت معظم ہو گئی ابتداء میں سیندا کلازا کا کوئی وجود نہیں کے ساتھ وقت گذارنے کی روایت معظم ہو گئی ابتداء میں سیندا کلازا کا کوئی وجود نہیں تھا ہے شروع ہوا اور وہاں سے جرمنی و فرانس میں آیا۔

نے سال کی مبارک باد کے لئے کارڈ بھیجنا ایک اخلاقی روایت ہو گئی' جو نہیں بھیجنا تھا اسے غیر ممذب سمجھا جا یا تھا' کر ممس کے علاوہ دو سرے جو تہوار منائے جاتے تھے' ان میں ایسر اور اولیاء کے دن اہم تھے' آل سینٹ ڈے پر لوگ قبرستان جاتے تھے اور رشتہ واروں کی قبروں پر پھول رکھتے تھے' قبریں خاندان کو جاری رکھنے کی علامت تھیں' یہاں آکر خاموثی میں غور و فکر کا بھی موقع ملا تھا۔

امراء گروں میں اپی دی رہائش گاہوں پر چلے جاتے تے وہل سے اکتوبر یا نومبر میں واپس آتے ہے پیشوں پر جاتے واپس آتے ہے پیشوں پر جاتے حتے پیشوں میں رہنے کی دجہ سے فطرت سے جو دوری ہو گئ اس طرح فطرت سے رشتہ قائم ہو جائے شہوں میں جیے جیے لوگوں کی معروفیات برمیں اس کے ساتھ چھیوں کے بارے میں ان کی قدر و قیت برحی اور اس شم کی منعوبہ بندی شروع ہوئی کہ چھیاں کے بارے میں ان کی قدر و قیت برحی اور اس شم کی منعوبہ بندی شروع ہوئی کہ چھیاں کمان اور کیے گذاری جائیں؟

امراء و عام لوگوں کے درمیان فرق کو اب زیادہ محسوس کیا جانے لگا تھا کونکہ یہ لوگ کلب، جوا خانے، کیفے اور ہو ٹلول کو اپنے لئے مخسوص کرنے گئے تھے کہ جمال دوسرے لوگوں کو آنے کی اجازت نہیں تھی، ان جگسوں پر اکثر مرد ہوتے تھے، عورتیں نہیں، اگر عورت پبک میں اکیلی نظر آ جائے تو پھر اس کا معاشرہ میں کوئی خاص مقام نہیں رہتا تھا، امراء نے خود کو عوام سے دور رکھنے کے لئے تھیفروں، جمازوں اور جماموں میں اپی جگسیس مخصوص کرلیں تھیں، اس طرح وہ علیحدہ رہ کرانی دنیا آباد کئے ہوئے تھے۔

گر نی زندگی مکان کے اندر ہی ہوا کرتی تھی' جو انسان کی حفاظت کمرتی' اسے اطمینان خاموثی اور سکون عطا کرتی' مکان انسان کے لئے ایک بری نعت تھا' کیونکہ یہ اسے صدیوں کی خانہ بدو فی کے بعد طا تھا' یہ اسے شافت میا کرتا تھا' گمر کے بعد فرد اور خاندان خود کو میا شرع خاشرے سے کٹا ہوا محسوس کرتے تھے' اس لئے صنعتی دور میں جب فیکٹریاں بنی شروع ہو کیں تو صنعت کاروں نے اس کا خیال رکھا کہ ان میں مزدوروں کے مکانات ہوں' تا کہ وہ اطمینان سے کام کر سکیں' مکان کی وجہ سے خاندان کی زندگی منظم ہوئی اور منظم خاندان ریاست کے لئے وفاوار ثابت ہوا۔

مكان سے فاندان كے ساجى مرتبہ اور زہنى ترتى كا پنة چانا تھاكہ اس نے گركوكس طرح سے ركھا ہے اور اس كى آرائش كس طرح سے كى ہے، گمر فردكى آزادى كى علامت تھا وہ اپنے گمر میں جو چاہے كرے، آہستہ آہستہ نئى ایجادات نے اسے اس قاتل بنا ویا كہ وہ گر بیشے دنیا بحری معلومات حاصل کر سکتا تھا، کتابوں نے اسے باہری دنیا سے بے نیاز کر دیا تھا اور بعد میں فون کی سولت کی وجہ سے اس کا رابطہ باہر کی دنیا سے ہو گیا۔

بور روا طبقے کے مکانات سے غربوں کے مکانات مختلف ہوتے تے، جو گندگی و غلاظت میں گھرے ہوتے تے، جو گندگی و غلاظت میں گھرے ہوتے تھے، صفائی کا انتظام نہ ہونے کی وجہ سے بیاریاں کھیلتی تھیں، بیبویں صدی کے شروع میں مزددروں نے دو سرے مطالبات کے ساتھ مکانات کا بھی مسئلہ اٹھایا اور کشادہ و ہواردار مکانوں پر زور دیا، چو تکہ مزدوروں یا غربوں کے مکانات چھوٹے ہوتے تے اس لئے وہ وہاں پوری طرح سے لطف نہیں اٹھا سکتے تھے، اس لئے اس کا عل انہوں نے یہ نکالا کہ شرکی کھلی جگہوں کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ ہوئل، ریٹورنٹ، باغ اور کھیل کے میدان، ان کی سرکرمیوں کے مراکز ہو گئے، ان غربوں کے لئے شر ایبا ہی تھا جیسے کہ شکاریوں کے لئے جگل، اس سے شری و دیماتی زندگی میں مماثلت پیدا ہو گئی۔

اکشر پیشہ ور جیسے جولاہ یا موچی جس گھر میں رہتے تھے وہیں پر کام کیا کرتے تھے۔
اس ماحول کے وہ اس قدر عادی ہو گئے تھے کہ اسے چھوڑنا نہیں چاہتے تھے کوئلہ ان کے
لئے جگہ اور مقام کی اہمت تھی کوالی اتن زیادہ ضروری نہیں تھی اس لئے جب حکومت
نے انہیں اس ماحول سے نکال کر دکائیں دیں اور گھر اور کام کی جگہ کو علیحدہ کیا تو انہوں نے
اسکی زبردست مزاحت کی۔

بیبویں صدی کے شروع میں شہوں میں مکانات کی تغییر کے سلطے میں شرائط طے ہو گئیں تھیں کہ سڑک کتی ہو اس کئیں تھیں کہ سڑک کتی ہو اس کئیں تھیں کہ سڑک کتی ہو اس نانہ میں امراء نے بونانی وی اور گو تھک طرز تغییر سے متاثر ہو کر اپنے مکانات بنوانا شروع کر دئے تھے کھوں کی آرائش پر خصوصی توجہ دی جانے گئی تھی، جیسے کہ دروازوں اور کھڑکیوں پر بردے ویواروں پر تصویریں اور ساتھ ہی وال پیپرز کا رواج بھی ہو گیا تھا، فرنیچر کی ترسیب کا بھی فاص خیال رکھا جا تا تھا۔

ای زانے میں اپارٹمنٹ بننا شروع ہوئ ان بلڈگوں میں پہلے اور دوسرے فلور پر آجر رہا کرتے تھے ' تیرا فلور غریب لوگوں کے لئے ہو تا تھا ' اپارٹمنٹ کی عمارت میں گراں اور چوکیدار ہوا کرتے تھے ' ہر عمارت میں کھلی جگہ ہوتی تھی۔ عمارت میں داخل ہوتے ہی دہ حصہ ہوتا تھا کہ جمال سے ملاقاتی بغیر اجازت کے آگے نہیں جا سکتا تھا ' اپارٹمنٹ میں

کھانے کے کمرے کا خاص خیال رکھا جاتا تھا' اس کمرے میں سونے و چاندی کی اشیاء اور فیتی برتن ہوا کرتے ہے' یہال وعوتوں کے علاوہ خاندان کے لوگ بھی روز ملا کرتے ہے' اب مہمانوں کو خواب گاہ میں نہیں بلایا جاتا تھا' بہت کم حالات میں کسی کو یہ موقع ملتا تھا' بجوں کے لئے کوئی جگہ نہیں ہوتی تھی کیونکہ چھوٹے بچے آیاؤں کے پاس اور بروے بورڈنگ ہاؤس میں رہتے تھے۔

فرانس میں انیمویں صدی میں لوگ لاائی جھڑوں سے اس قدر خوف زوہ رہنے گھ شے کہ انہوں نے گروں کی اس طرح سے آرائش کی جس سے یہ خوف ظاہر ہو آ تھا۔ اس لئے وہ کی جگہ کو کھلی نہیں رکھتے تھے 'فرش اور دیواریں سب ڈھکی رہتی تھیں' یہاں تک پانو کی ٹاگوں پر بھی غلاف چڑھا رہتا تھا' ہر چڑ کو ڈھکنے کی وجہ سے ان کے اندر کا خوف کم ہو جا آ تھا اور ان میں تحفظ کا احماس یدا ہو جا آ تھا۔

اس وقت تک باورچی خانے کو مکان یا لپار شن کے بالکل کونے میں بنایا جاتا تھا' تاکہ دھویں اور کھانا پکانے کے عمل سے کمینوں کو تکلیف نہ ہو' اس جگہ چونکہ مالک قدم نہیں رکھتا تھا' اس لئے صفائی کا بالکل خیال نہیں رکھا جاتا تھا' جب پاسٹرنے گندگ کو بھاریوں کی وجہ قرار رید اتو اس وقت صفائی ہر توجہ وی گئی۔

ای طرح ٹوائلٹ کو بھی نظرانداز کیا گیا۔ ۱۸۲۵ء تک پیرس میں اوپر کے فلیٹوں میں ٹل نہیں ہوا کرتے تھے، چونکہ لوگ کم نماتے نہیں ہوا کرتے تھے، خسل خانے بھی دور کی کونے میں ہوتے تھے، چونکہ لوگ کم نماتے تے اس لئے پانی کی زیادہ قدر نہیں تھی، جب پاسٹرنے بھیرپا اور جراشیم دریافت کے تو ہاتھ دھونے کا رواج ہوا، فلش کی ابتداء اگرچہ ہو چکی تھی گرید زیادہ مقبول نہیں ہوا، کیونکہ فضلہ کو کھاد کے لئے اہم سمجھا جا اتھا۔ جب اے شرکی گلیوں سے لے جایا جا تا تو ہر طرف بدیو اٹھتی تھی۔ ۱۸۵۵ء میں برطانیہ میں قانون بنایا گیا کہ سارا فضلہ نالیوں کے ذریعہ بمایا جائے، کسانوں میں فضلہ کی کھاد کا رواج اس وقت ختم ہوا جب کیمیکل کھاد مقبول ہوئی، گذہ بانی جو اب تک حوضوں میں جمع ہو تا تھا، اب اس کے لئے نالیاں بنائی گئیں اور ٹوائلٹ کی صفائی بھی فاش سٹم کی وجہ سے ہونے گئی۔

دیماتوں میں جاگردار کا شاندار محل ہوا کرنا تھا' جب کہ کسان اور غریب ایک کمرے کے مکان میں رہتے تھے' جمال اکثر مولیثی اور جانور بھی ان کے ساتھ ہوا کرتے تھے' اس گندے ماحول کی وجہ سے ان میں باریاں پھیل جاتی تھیں ' جب ڈاکٹروں اور سابی کارکنوں نے کسانوں اور سابی کارکنوں نے کسانوں اور مزووروں کی حالت زار اور ان کے مکانوں میں غیر معیاری صفائی اور ان میں پائی جانے والی باریوں پر تحقیق کی تو معاشرہ کو احساس ہوا کہ آگر ان کی حالت کو ٹھیک نہیں کیا گیا تو اس صورت میں بورا معاشرہ بیاریوں کی لہیٹ میں آ جائے گا۔

الندا اس زبانہ میں کئی روش خیال صنعت کار ایسے تھے کہ انہوں نے جب مزودروں کے نئے کہلکس بنائے تو ان میں جو اپار شمنٹ تھے، وہ صحت کے نقطة نظر سے تقیر ہوئے، ان میں دو سونے کے کرے، باور چی نفانہ جو کشادہ اور ہوادار ہو آ تھا اور پانی کی سوات، یہ سارے انظامات ہوتے تھے، کمپلکس میں ڈاکٹر کی کلینک کھیل کے میدان، تعلیم کے لئے اسکول اور خریداری کے لئے وکائیں ہوا کرتی تھیں، اس کا مقصد تھا کہ مزدوروں کو صحت مند ماحول میا کیا جائے، آگہ وہ سکون سے کام کر سکیں۔

اٹھارویں صدی میں گرکو مقدس جگہ کا مقام دے ویا گیا تھا۔ ای لئے ریاست بغیر اجازت کے یہاں وافل نہیں ہو سکتی تھی' گر ابھی تک فرو' فاندان اور ریاست کے درمیان حقوق کا تعین نہیں ہوا تھا۔ خط و کتابت کو بھی ابھی تک خفیہ نہیں رکھا جاتا تھا۔ شوہر' بیویوں کے' ہیڈامٹر طالب علموں وارڈن قیدیوں کے خطوط کھول کر پڑھتے تھے' فرد آہستہ قاندان سے علیحدہ ہو رہا تھا' مثلاً تنا سونا' مرضی کا لباس پننا اور پند کی شادی کرنا' فاندانی روایات کو کمزور کر رہی تھیں' جموری روایات نے فرد کے حقوق کو اور زیاوہ بڑھایا اور ان کی جمایت کی' مزید برآل بجرت نے فاندان کے رشتوں کو توڑنے اور محکم روایات کو ختم کرنے میں حصہ لیا' یہ بجرت بورپ سے امریکہ اور دوسرے مکوں میں ہوئی اور خود ایک ہی ملک کے باشندے ملازمت اور تجارت کی غرض سے گھرسے دور رہنے گئے۔

ای زمانہ میں عورتوں نے بھی اپنے حقوق کی بات شروع کی اور برتھ کنٹرول و مال بننے کے اختیار کے بارے میں بحث و مباحث شروع ہوئے۔

فرد کی آزادی کا اظہار ناموں سے بھی ہونے لگا' انیسویں صدی بیں نام کے پہلے حصہ بیں کی قتم کے نام ہوتے تھے اور خاص طور ایسے نام کہ جو اولیاؤں کے ہوتے تھے اور جن سے کوئی نہ کوئی نہ ہی خصوصیت ظاہر ہوتی تھیں' اب نے نام رکھنے کا شوق شہوں' گاؤں' امیروں اور غربوں سب میں پھیلا' کیونکہ یہ احساس ہوا کہ آگر نام مختلف ہوں گے تو اس ے انفرادیت طاہر ہوگی اب تک یہ وستور تھا کہ بچوں کے نام دادا' دادی یا جدامجد کے ناموں پر رکھے جاتے تھے گر اب خاندان کے ناموں کو ترک کر دیا گیا' اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ لوگوں میں جو نام کے بارے میں یہ تاثر تھا کہ اس میں اثر اور طاقت ہوتی ہے' وہ ختم ہو گیا کہ نام سے وراثتی خوبیاں منتقل ہو جاتی ہیں۔ یہ بات بھی اب ذاہن سے جاتی رہی کہ نام رکھنے سے وفرد کے کردار کا تعین ہو جاتا ہے' اب نے نام دائرین کے ذوق کا اظہار کرنے لگا۔

تاموں کی قسموں میں اضافے کی ایک وجہ یہ بھی مقی، شہوں میں اگر ایک ہی نام کے گی اضحاص ہوتے تو اس سے کسفیوژن پیدا ہو آ تھا، اس لئے ناموں میں جدت آنے گئی آ کہ اپنی انفرادیت کو باتی رکھا جائے، اب طالب علم، روبال، کپ، نوٹ بک یا یونیفارم پر نام کے پہلے اور آخری حدف لکھ ویتے تھے آکہ پچان رہے، وزیرنگ کارؤ کے رواج کے بعد نام کی انہیت اور زیادہ ہو گئ، نام اور شافت کا تعلق اس قدر گرا ہوا کہ اب پالتو جانوروں کے نام بھی رکھے جانے گئے۔

آئینہ کے استعال سے بھی لوگوں کی زندگی پر اثرات ہوئے انیسویں صدی بیں گاؤں بیں مرف بائی کے پاس آئینہ ہوتا تھا۔ اس کا استعال بھی مرف مردوں کے لئے ہوتا تھا، شہروں اور گاؤں بیں ہاکر چھوٹے آئینے فروفت کرتے تھے کہ جن بیں لڑکیاں اور عورتیں اپنا چہو دکھ کتی تھیں، برے سائز کے آئینے بہت کم ہوا کرتے تھے، فاص طور سے ویہات بیں بالکل نہیں تھے، جس کی وجہ سے کسان اپنی جسمانی خصوصیات کے بارے بیں دو سری کی رائے پر بھروسہ کرتے تھے اور اپنے چرے کے آثرات کا اندازہ خود ہی لگایا کرتے تھے، آج اس پر چرت ہوتی ہے کہ لوگ اپنے جم سے بے خبر کیسے رہج تھے؟ پھر آئینہ کے بارے میں بہت سے تواہات بھی پیدا ہو گئے تھے، مثلاً اگر بچہ اسے دکھ لے تو اس کا قد چھوٹا رہ بیل بہت گا۔ موت کے گھر ایوں میں اسے بے حیائی سمجھا جاتا تھا کہ عورت اس میں اپنی بر بھی کو دکھ لے گئ بہاں تک کہ ثب کے پائی حمل بھی بان میں ایک دیائی میں ایک دیائی سمجھا جاتا تھا کہ عورت اس میں اپنی بر بھی کو دکھ لے گئ بہاں تک کہ ثب کے پائی میں ایک خاص قاص قدم کا پوڈر ملا دیا جاتا تھا کہ ای دیکھنے کی اجازت نہیں تھی، اس غرض سے پائی میں ایک خاص قدم کا پوڈر ملا دیا جاتا تھا کی کہ اس کا عکس پائی میں نظر نہ آئے، لیک ان ہی پابندیوں خاص حتی کی بید یوں اور اس کے خاص حتی میں معلولت ہوں اور اس کے خاص جبور اور شوق کو پیدا کیا کہ اس کا عکس پائی میں نظر نہ آئے، لیک اور اس کے خاص حتی میں معلولت ہوں اور اس کے اس حبی وار اس کے اس حبی وار اس کے اس حبی اس حبی وار اس کے اس حبی دور اس کے اس حبی دور اس کی اس حبی دور اس کی اس حبی اس حبی اس حبی اس حبی دور اس کی اس حبی اس حبی دور اس کی اس حبی دور اس کی اس حبی دور اس کی حبی اس حبی دور اس کی اس حبی دور اس کی حبی اس حبی دور اس کی حبی اس حبی دور اس کی حبی اس حبی دور اس کی کی دور ک

خدوفال سے واقنیت حاصل کی جائے' اس غرض سے بوے آکیوں کا رواج ہوا اور انہوں نے فرد کو اس کے جم کے بارے میں پوری ہوری آگی دی-

آئینہ کے استعال نے فرد کی شخصیت کو ابھارنے اور جم کے بارے ہیں اس کی واقعیت کو محمرا کرنے ہیں مدودی' جس کی وجہ سے اسے اپی جسمانی ابھیت کا احساس ہوا' اس احساس نے اس کے لباس کے زوق کو ابھارا' ناکہ وہ اس کے سارے دو سروں کو اچھا نظر آئے' اس انظرادیت کے جذبہ نے اس میں یہ شوق پیدا کیا کہ وہ اپی تصاویر بنوائے' ناکہ موت کے بعد بھی اس کی نشانی باتی رہے' اس کا رواج اب امراء کے طبقے سے زیادہ تاجروں میں ہوا اور یہ ان کی خوش حالی اور ساتی مرتبہ کے برھنے کی نشانی تھا۔ اس اظمار کے ذریعہ وہ امراء کا مقابلہ کرنا چاہتے تھے۔

اٹھارویں صدی میں جاکر تصویر متوسط طبقے میں بھی متبول ہو گئ اب چاہنے والوں اور محبوبوں کی تصاویر لاکٹوں چھوٹے بو کسول اور تمنول پر بنائی جانیں لگیں-

جب فوٹو گرائی شروع ہوئی تو اس نے تصاویر کو عام کر دیا اور فوٹو گرافروں کی شہوں اور دیاتوں میں دکائیں کمل سکیں اور جب عام آدی کو بھی یہ موقع طاکہ وہ اپنی تصویر بنوا کر رکھ سکے تو اس سے خود اس کی ایمیت اپنی نظروں میں بردھ سکی، جب فوٹو گرافروں نے اپنی اطروں میں بردھ سکی، جب فوٹو گرافروں نے اپنی اسٹوڑیو بنائے کہ جس میں پورے سائز کی تصاویر بن سکتی شمیں تو اس نے لوگوں کی عادات کو بدلا کہ کس طرح سے تصویر بنوائی جائے؟ کیسے بوز بنایا جائے؟ چرے پر کیسے آثرات ہوں؟ وغیرہ چنانچہ ان تصاویر سے بچوں والدین اساتذہ اور مفکرین کے مختلف بوز سائے آتے ہیں۔

فوٹوز نے خاندان کی زندگی میں بھی تہدیلی کی کیونکہ اب خاندان کے گروپ فوٹو اور خاص لحات ہیشہ کے لئے منجد ہو گئے، بلکہ ان سے وابستہ یادیں بھی ذہن میں باتی رہ گئیں، خاندان کے گروپ فوٹو کی وجہ سے اس کا اتحاد باتی رہ گیا، اگر افراد ادھر ادھر چلے بھی جاتے تو ان فوٹوز کے ذریعہ وہ خاندان کے ساتھ رہتے تھے۔

جب فوثورانی میں ترقی ہوئی تو اس نے چروں کی جمریاں اور داغ و و مب صاف کرکے انہیں خود اپنے انہیں خود اپنے میں خود اپنے میں تربی کا احماس ہوا۔ اس نے عمر اور وقت کے بارے میں لوگوں کو حماس بنا دیا۔ ساتھ

بی عمر کے آخری حصہ میں موت کے لئے ذہنی طور پر تیار ہو گئے، بو رُھاپ کی تصویریں دکھ کر جوانوں کو یہ احساس ہوا کہ ایک دن ان پر بھی یہ وقت آئے گا، اس لئے بو رُھے لوگوں سے اچھا سلوک کرنا چاہئے، اس طرح جو مرجاتے تو تصاویر کے ذریعہ ان کی یاد باتی رہتی جاتی تھی۔ کھر میں دیواروں پر کھی یہ آباؤاجداد کی تصاویر ان کی موجودگ کا احساس دلاتی رہتی سے۔ تھی۔ تھی۔ تھی۔

جب آبادی میں اضافہ ہوا تو اس کے ساتھ شاخت کے طریقے ہمی بدلتے گئے طاب علموں مزدوروں اور فوجیوں کے نام معہ ولدت کے رجٹروں میں درج ہونے گئے تاکہ ہر ایک کو انفرادی طور پر پہچانا جا سکے طوائفوں کے لئے لازی ہو گیا کہ وہ میونسپائی میں اپنا اندراج کرائیں ' بچل کو ان کی پیدائش پر سرٹیقلیٹ دیے جاتے تھے 'جو شری انظامیہ دیتی میں مسافروں کے پاسپورٹ ' اکہ دوسرے ملک میں جائیں تو ان کی شافت قائم رہے ' درجہ بندی کی جانے گئی۔

طازموں کے لئے بھی یہ ضروری ہو گیا کہ انہیں اپنی ایمان داری اور شرافت کا مرفیقیٹ اپنی پیمی مالک سے لانا ہو آ تھا، شادی کے وقت دوسری پارٹی لڑکے کے کردار کے بارے میں چرچ کے حمدے داروں سے تقدیق کرتی تھی، ساتھ بی میں وکیل، حکومت کے عمدے داروں سے اس کے بارے میں معلوبات اکٹی کرتے تھے۔

مجرموں کی شاخت کے لئے کی طریقے اپنائے جاتے تھے، مگر بیسویں مدی میں الکیوں کے نشانات کے ذریعہ ان کا ریکارڈ محفوظ کیا جانے لگا' یہ ایک قدیم چینی طریقہ تھا' جے سب سے پہلے انگریزوں نے بنگال میں استعمال کیا' پھرید یورپ میں رائج ہوا۔

انیسویں مدی میں روح اور جم کے بارے میں متفاد نظریات سے۔ لوگ یہ سمجھتے سے کہ چاند کی حرکات سے جم مجی متاثر ہوتا ہے، عورتوں کی باہواری کو بھی وہ چاند کی مردش سے منبوب کرتے ہے۔

اس کے علاوہ جم سے منسوب صدیوں کے توامات ابھی خم نہیں ہوئے تھے' ناخن کائنا اور دانتوں کا گرنا' ان سے وہ زندگی کے بارے میں ایتھے یا برے ہونے کا اندازہ لگاتے تھے' مجلس آواب میں اس وقت تک زور سے ڈکار لینا' ہوا خارج کرنا' چھیکنا اور پہینہ بانا برا نہیں سمجھا جا آ تھا' خاندان میں توامات کو قائم رکھنے میں آیائیں اور گھر کے ملازم مدوگار

ہوتے تھے۔ ان توہات کی وجہ سے سائنسی سوچ اور ہا جن کے بارے میں نظریات کے متبول ہونے میں رکاوٹیس تھیں۔

جم کے بارے میں عیمائی نقطة نظریہ تھا کہ دوبارہ سے جنم لے گا' اولیاء انسانی جم کو ایک قید خانہ کتے تھے' جو کہ ایک دن کیڑوں کی غذا بن جائے گا' ان کے نزدیک روح اور جم میں بیشہ تصاوم رہے گا۔ ان دونوں میں مجمی سمجموعہ نہیں ہوگا۔

لین انیسویں صدی ہی میں نئی تحقیق ہے ابت کر رہی تھی کہ ہاریوں کی وجہ گندگی اور گھٹا ہوا ماحول ہے اور صحت کے لئے آسیجن انتائی ضروری ہے' اس کی وجہ ساجی رویوں اور عادتوں میں تبدیلی آنا شروع ہوئی' اب ہر محض علیمدہ بستر پر سونے لگا کیونکہ ساتھ سونے کی وجہ سے آسیجن پوری نہیں ملتی تھی اور خراب ہواکی وجہ سے بھیمولوں پر برا اثر پڑ آ تھا' علیمدہ بستر پر سونے کی وجہ انفرادیت کے جذبہ کو فروغ ملا اور جب ہر محض کا اپنا کرہ اور بستر علیمدہ ہوا تو اس کے سونے' جاگئے' غور کرنے' سوچنے اور خواب دیکھنے کے انداز بدل گئے' بچوں میں یہ تبدیلی آئی کہ جب وہ مال باپ سے علیمدہ سونے گئے تو انہوں نے کریوں کو بلور ساتھی اینے ساتھ سالمنا شروع کروا۔

بور ژوا گروں میں خاندان کے ہر فرد کے لئے علیحدہ کرہ مخصوص ہو گیا، جس کو اس نے اپنے ذوق کے تحت سجانا شروع کر دیا۔ اس طرح سے کمرے انفرادی فخصیت کے اظہار کی علامت بن گئے۔

صفائی کے اس نے احساس نے جہاں جسم کی صفائی پر زور دیا وہاں اب کھانا کھانے سے
پہلے اور بعد میں ہاتھ وحونے کا رواج ہوا ، چرو اور وانتوں کی روزانہ صفائی بھی ہونے گئی ،
لکین سرکی صفائی پر ابھی بھی توجہ نمیں وی جاتی تھی اس صدی کے آخر میں عسل کے لئے
ثب کا رواج ہوا اور پھر اس کے بعد شاور آیا ، اب تک نمانے کے بارے میں یہ خیال تھا کہ
اس سے جسم کمزور ہوتا ہے اگر جسم پر میل ہو تو اس سے جلد نرم رہتی ہے ، مگر صفائی کے
نظر رکے بعد نمانا جسم کی صفائی کے لئے ضروری ہوگیا۔

ای طرح لباس میں تہدیلی آئی'گر میں پہننے اور باہر کے لباس علیحدہ علیحدہ ہو گئے' سوتے وقت اب گاؤن استعال کیا جانے لگا۔ اس لباس میں نہ تو کوئی باہر جاتا تھا اور نہ ہی کی سے ملاقات کرتا تھا' جب باہر جانا ہو آتو اس کے لئے تیاری کی جاتی تھی' خوش ہو' میک اب اور بالوں کی آرائش پر خاص طور سے عور ٹیں توجہ دیتی تھیں' مرد چونکہ کام کرتے سے ' اس لئے ان کے لباس بے دھکھے ہوتے تھے۔ انیسویں صدی کا مرد اپنے جم پر زیادہ خر نہیں کرنا تھا' وہ صرف اپنے بالوں کا خیال رکھتا تھا اور اپنی انفرادیت کو بالوں کے اشاکل' موٹچموں' ڈاڑھیوں اور گل مجھوں سے خاہر کرنا تھا۔

ایک تبدیلی جو اور آئی' وہ یہ کہ اب اتوار کے روز جو چھٹی کا ون ہوا کر آ تھا اس دن بور ژوا طبقے کے ساتھ ساتھ ورکنگ کلاس کے لوگ بھی صاف ستمرا لہاس پین کر چل قدی کرنے گئے' یہ اس بات کی علامت تھی کہ چھٹی کا دن ان کا اپنا ہے اور وہ فرصت کے اوقات میں اپنے گھر والوں کے ساتھ اس طرح سرو تفریح کر کتے ہیں' جیسے کہ امراء اور یور ژوا طبقوں کے لوگ۔

آمے چل کر لوگوں میں سیرو تفریح کے لئے شمر سے باہر جانے کا شوق ہو گیا اور وہ پہاڑوں' ساحل سمندر' جنگلوں اور باغات میں پکنک کے لئے جانے گئے' جن کے پاس پیہ تھا' انہوں نے دو سرے مکوں کی سیاحت کرنا شروع کر دی' جب یہ لوگ سفر سے واپس آتے تو این ساتھ نہ صرف اس کی یادیں واپس لاتے' بلکہ ان مکوں سے وہاں کی نایاب اشیاء اور یادگار چزوں کو بھی لاتے۔

نہ ہی اثرات اب تک معاشرے میں گرے تھے' اس عمد کی دعاؤں سے پہ چانا ہے کہ لوگوں کے سابی و معافی مسائل کیا تھے' لوگ اکثر خاندانی معالمات کے سلسلہ میں زیادہ دعائیں کرتے تھے' اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت تک ہر فرد کے لئے خاندان کا اتحاد اور اس کی مضوطی بردی اہم تھی' اگر باپ یا بھائی بری عادتوں میں پڑ جاتا تھا تو خاندان والے دعا کرتے تھے کہ وہ راہ راست پر آ جائے اور نیک ہو جائے' کیونکہ ان کے اس عمل سے خاندان کی بدنای ہوتی تھی اور ان کے برے کاموں کی وجہ سے خاندان کے ہر فرد کو شرمندگی کا سامنا کرنا پڑتا تھا' ایک مختص کی بدا مجالیوں سے بورا خاندان متاثر ہوتا تھا' دعاؤں میں خاص طور سے تجارت یا کاروبار میں منافع کے بارے میں کہا جاتا تھا' طازمت کے حصول اور اس میں ترتی کے لئے دواجی دعاؤں میں باری سے صحت یابی' سنر سے بخیر واپس آنا اور مرنے والوں کے لئے مغفرت کی خواہش ہوا کرتی تھیں۔

۱۸۲۰ء کی دهائی میں سرمایہ واری نظام کے تحت نہ ہی خیالات بھی بدلنا شروع ہوئے

اب دعاؤں میں بھی سجیدگی آئی اور ان میں جذباتیت کم ہوگئ اس سے پہلے ثواب کی خاطر جو جسم کو اذبیتی دی جاتی تھیں وہ بند ہو گئیں کیونکہ سربلید دارانہ طام میں صحت مند جسم پیداوار کے لئے انتہائی اہم ہو گیا۔

انیسویں صدی میں لڑکوں میں گڑیاں متبول ہو کیں 'اگرچہ اس سے پہلے ہی کی نہ کی شاکل میں گڑیوں کا رواح ضرور تھا 'گراب یہ تجارتی طور پر بازاروں میں آگئیں' ابتداء میں یہ گڑیاں بوے سائز کی ہوا کرتی تھیں اور ان کے کپڑے ہی وہی ہوتے تے 'جو اس وقت لڑکیوں اور عورتوں میں بطور فیشن مقبول ہوتے تے 'ان گڑیوں کی سافت سے اس عمد میں خوبصورتی کے معیار کو بھی جانچا جا سکتا ہے اگڑیوں نے لڑکیوں کی شافت کو مضبوط کرنے میں اہم حصہ لیا' اس سے ان کی تربیت ہوئی کہ انہیں گھریلو کام کاج میں ولچی لینی چاہئے اور یہ کہ بجیثیت عورت کے ان کا مقام گھر ہے۔ ۱۸۲۲ء میں بولنے والی گڑیوں کا مالی میں بولنے والی گڑیوں کا مالی مواج ہوا اور ۱۸۲۱ء میں چلنے والی گڑیوں کا مالی میں اور جو اور ۱۸۲۹ء میں گڑیوں کی شکل کا گڑا ہی بن گیا' اس کے بعد جانوروں کی شکل کا گڑا ہی بن گیا' اس کے بعد جانوروں کی شکل میں گڑیوں اس کے بعد جانوروں کی شکل میں گڑیوں آنے لگیں جن کی وجہ سے بچوں میں جانوروں سے محبت اور تعلق پیدا ہوا۔

گروں میں رکھنا شروع کر ریا بلکہ ان کی عادات و اطوار پر شخین بھی ہونے گئی ان کے عالج کے لئے مہدان میں شار کیا جانے لگا اور یالتو جانوروں کو خاندان کے اہم ممبران میں شار کیا جانے لگا اور یادگار کے طور پر ان کے الم بنائے جانے لگے اچھی نسل کے کوں اور گھوڑوں کے شجرے رکھے جاتے ہے۔ جب پالتو جانور مرتے تھے تو انہیں علیحدہ قبرستان میں وفن بھی کیا جانے لگا بیرویں صدی تک صورت حال اس طرح سے بدلی کہ اب جانوروں کی بجائے اللہ ان کا مختاج ہو گیا۔

انیسویں صدی کی ابتداء میں کتابیں بہت متعلی تھیں' اس لئے کتب فروشوں کی وکائیں بھی زیادہ نہیں تھی' اس مسئلہ کا حل بید نکالا گیا کہ جگہ جگہ ادھار دینے والی لا برریاں قائم ہو کیں' جن سے متوسط طبقے میں مطالعہ کا شوق پیدا ہوا' جو لوگ چھوٹے شہروں اور تصبوں میں رہتے تھے' وہ ڈاک کے ذریعہ لا برری سے کتابیں متکوا کر پڑھتے تھے' اس وقت تک تین قتم کی لا برریاں قائم ہو۔ پھی تھیں۔ علاقے کے چہ کی' اسکول کی اور پلک لا برری ' تعین تمین' اسکول کے کتب خانہ میں نصاب سے متعلق' جہہ پلک لا برری میں نہیں کتابیں ہوتی تھیں' اسکول کے کتب خانہ میں نصاب سے متعلق' جبہ پلک لا برری میں پندیدہ اور مقبول اوب ہوا کر تا تھا۔

پلی بنگ عظیم کک کسانوں میں یہ وستور تھا کہ وہ شام کو ال کر بیٹے تھے۔ ان میں سے کوئی ایک کتاب زور زور سے پر متا تھا' اس کے بعد اس پر ال کر سب بات چیت کرتے ہے' فیکٹریوں میں بھی وقفہ کے دوران زور سے کوئی کتاب پڑھی جاتی تھی' مگر اس کے علاوہ زور سے بڑھے کا سلملہ فتم ہو گیا تھا۔

اس دور کی اہم خصوصیت بچوں کا اوب ہے 'خاص طور سے بور ژوا گھروں میں بچوں کو مطالعہ کا شوق ہو گیا تھا اور ان کو ایبا اوب پڑھایا جاتا تھا جو ان میں احساس برتری کو پیدا کرے اور وہ موجودہ نظام کی جمایت کریں 'عورتوں کے لئے اس وقت تک ناول پڑھنا منع تھا اور دلیل یہ تھی کہ اس سے ان کے جذبات بھڑکیں گے 'عام لوگوں میں بسرطال ناول اور شاعری مقبول تھی۔

کتابوں کے مطالعہ کے ساتھ ساتھ لوگوں میں تاریخی قیمتی اور نایاب اشیاء کو جمع کرنے کا بھی شوق پیدا ہوا اس کی وجہ سے ان اشیاء کی دکائیں کھلتا شروع ہو گئیں جن گھروں میں تیتی اور تاریخی اشیاء موتی تھیں ان سے گھروالوں کے ذوق کا اندازہ نگایا جاتا تھا ایس اشیاء

جمع كرنے والا جمال أيك طرف اپنے شوق كى تسكين كرنا تما وہال وہ ان سے لوگوں كو مرعوب بھى كرنا تما أكثريه ہونا تماكہ اس كے مرنے كے بعد أكر خاندان ميں ان اشياء كاكوكى قدردان نبيں ہونا تما تو يہ ضائع ہو جاتی تميں۔ اس لئے كچھ لوگ اپنى زندگى ہى ميں يہ اشياء ميوزيم كو دے جاتے تھے۔

نایاب اشیاء کے ساتھ لوگوں میں اپنی پندکی چیزیں جمع کرنے کا شوق بھی پیدا ہوا' جیسے ککٹ' پوسٹ کارڈز' تمنے' فوٹوز' وستاویزات اور لہاں وغیرو' ان چیزوں کے جمع کرنے سے لوگوں کا ذہنی رشتہ ماضی سے ہو جاتا تھا۔ یہ اشیاء اس تهدیلی کی جانب بھی نشاندی کرتی تعییں' جو وقت کے ساتھ ساتھ ان کی سافت اور تفکیل میں ہو رہی تھی۔

ان اشیاء کے جمع کرنے کی وجہ سے ان کو گھروں میں رکھنے کی طرف بھی توجہ ہوئی اور اس نے گھر کی آرائش و زیبائش میں اضافہ کیا اب دیواروں پر تصاویر "تمفے اور دستاویزات آویزاں کئے جانے لگے۔ شوکیوں میں سکے اور فیتی پھر رکھے جانے لگے۔

دیوار کے سارے اور فرش پر مجمی نایاب چیزوں کو سجاکر رکھا جانے رگا' جب یہ اشیاء منگی ہوئیں اور ساتھ ہی میں ان کی مانگ مجمی بوهمی تو ان کی نقلیں تیار ہونے لگیں اور ان نقلی اشیاء کی دکانیں مجمی کھل گئیں' اب متوسط طبقے کے لوگ مجمی گھروں میں نقلی تصاویر' مجتے اور دوسری اشیاء رکھنے لگے۔

کیتولک فرقے میں گناہوں کے اعتراف کرنے کی روایت تھی، گر انیسویں مدی میں اس روایت نے لوگوں کو چرچ اور اس کے عمدے داروں کے ظاف کر دیا، اس کی وجہ یہ تھی کہ اعتراضات سننے والے اکثر پادریوں نے لوگوں سے اعترافات کے دوران ان کے جنسی تعلقات کے بارے میں سوالات کرنا شروع کر دیے، خصوصیت سے عورتوں سے اس قتم کے سوالات کئے جانے گئے۔ ان میں سے کچھ نے عورتوں کو اپنی طرف ماکل کرنا بھی چاہا اور خود جنسی تعلقات قائم کئے، اس طرح سے یہ اعتراضات نجی زندگی میں وظل اندازی کا سبب بنے اور ایسی تبدیلی میں کہ جمال نجی زندگی محدود ہو رہی تھی، انہوں نے لوگوں میں اعترافات کے ظاف ردعمل کو پیدا کیا۔

اس وقت تک لوگ جنسی ہاریوں اور اخلاقی کمزوریوں کے بارے میں کھل کر بات نہیں کرتے تھے، بلکہ انہیں ایسے الفاظ میں بیان کرتے تھے کہ جس سے مطلب نکال لیا جا آ تما' اگر کسی کو آتھک یا اور کوئی جنسی بیاری ہو جاتی تھی تو وہ اسے چھپا کر رکھتا تھا' بہاں سک کہ ڈاکٹر کو بھی اس کے بارے بیں نہیں بتانا تھا' وہ بیاریاں کہ جو ورشی بیل لمتی تھیں' ان کے بارے بیں کمی سے تذکرہ نہیں کیا جانا تھا' بعض لوگ آتھک کی بیاری کو چھپا کر شرم سے خود کشی بھی کر لیتے تھے' لیکن آہستہ آہستہ یہ رجان بردھ رہا تھا کہ ان بیاریوں کو پھپایا نہیں جائے' خصوصیت سے وہ بیاریاں جو ورش بیل لمتی ہیں' اس لئے ڈاکٹر کا کمنا تھا کہ شادی کے وقت خاندانی بیاریوں کو دیکھا جائے۔

انیسویں مدی کے درمیانی حصہ میں جب ورکنگ کلاس بری تو اس نے طبقہ اعلیٰ میں ان کے ظاف نفرت کور اور ساتھ تی میں ان میں دلچی بھی پیدا کی ساتی اور نہ ہی طور پر ان خیالات کا اظہار کیا جانے لگا کہ انسان اب زوال پذیر ہو رہا ہے۔ اس کی وجہ ساتی نقطة نظرے یہ تھی کہ چو کلہ انسان کا فطرت سے رشتہ ٹوٹ کیا ہے اس لئے وہ تھا ہو کر برابر ینجی کی جانب کر رہا ہے ' نہ ہی نقطة نظرے اس کی پس ماندگی کی وجہ سے اظائی کراوٹ اور خرابیال تھیں۔

لوگوں میں یہ خیال بھی عام تھا کہ انسانی کروار میں اچھائیاں یا برائیاں وراثت میں لمتی ہیں ، جیسے بوڑھاپ کی اولاد کرور ہوتی ہے اور شرابی کی اولاد بدمعاش جب طالت کی وجہ سے معاشرے میں اعصابی خاؤ اور ذہنی بیاریاں پھیلیں اور ان کے بارے میں لوگوں کو پہ چلا تو ان کا ذمہ دار غریوں کو ٹھمرایا گیا کہ ان میں غیر صحت مند ماحول 'صفائی کی کی 'غیر اخلاتی عادتوں اور نشہ کی وجہ سے یہ بیاریاں پیدا ہوتی ہیں اور پھریہ ان کی اولاد میں نظل ہوتی رہتی ہیں۔ اس کے علاوہ بیاریوں کی جڑیں فیکٹریوں اور غریوں کی کھولیوں میں ہیں 'جہاں سے یہ تھیل کر ہر محض کو اپنی لیبٹ میں لے لیتی ہیں' للذا اس کے ردعمل کے طور پر ان حالات کا تجزیہ کیا گیا اس سے یہ خابت ہوا کہ نہ تو وراثت کی تھیوری صحیح ہے' اور نہ اس کے ذمہ دار غریب ہیں' اس کی اصل وجہ صفائی کی کی ہے' اگر غریوں کو صاف شمرا ماحول میں بیا بیا جائے تو ان بیاریوں کا سدباب ہو سکتا ہے' اس کے ساتھ ہی جنسی بیاریوں کے بارے میں تجزیہ کیا گیا کہ عورت و مرد کے لئے جنسی تعلیم کا ہونا لازی ہے' تا کہ احتیاطی تداہیر میں تاریوں سے دور رہا جائے۔

اعصالی تیاری کا علاج جو لوگوں نے دریافت کیا وہ یہ کہ شراب بی کر اس کے نشہ میں

اے بھلا دیا جائے' شراب چو تکہ اکثر اکیے نہیں پی جاتی تھی' اس لئے شراب خانے لوگوں

کے لئے سابی مرکز میوں کے مرکز بن گئے' مگر شراب نے خاندانی زندگی کو بردا متاثر کیا ہے'
اس کی وجہ سے خاندان میں جھڑے شروع ہوئے' ملل مسائل کھڑے ہوئے' عورتوں کو شراب کے نشہ میں مارا بینا جانے لگا' شرح پیدائش میں کی ہو گئی' لنذا یماں بھی ردعمل کے طور پر اس کے خلاف میم چلی خاص طور سے عورتوں نے اس میں بردھ چڑھ کر حصہ لیا' ماتھ ہی میں ورکگ کلاس کو اس کی طرف توجہ دلائی گئی کہ شراب پینے کی وجہ سے ان کی ماتی تحریک کمزور ہو رہی ہے۔

اعصابی ناؤ عدم تحفظ زندگی کے معاملات میں سخت مقابلہ طالت سے ماہوی اور نامیدی اور مدسے زیادہ خواہشات آگے برصنے کا جذبہ ان وجوہات نے معاشرہ میں خورکشی کی وارداتوں میں اضافہ کیا ان وجوہات کے علاوہ تھائی مجبت میں ناکای جلن حد اور رشک بھی خودکشی کے رتجان میں اضافے کا باعث ہوئی خودکشی کرتے والوں کی اکثریت غیر شادی شدہ بیوائیں اور ریڈوے زیادہ ہوتے تھے مردوں میں اس کی شرح زیادہ تھی خودکشی یا تو بھلے میں پصدا ڈال کر دریا میں ڈوب کر یا امراء میں سریا سینہ پر گول مار کر کی جاتی تھی آہستہ آہستہ آہستہ زہر کا بھی رواج ہو رہا تھا اکثر واردا تیں صبح یا دو پر میں ہوتی تھیں شام کے وقت نہیں اور نہ ہی چھٹی والے دن۔

ای زمانہ میں ڈاکٹر کا کردار اہم بن کر ابحرا' خاص طور سے امراء کے طبقہ میں ڈاکٹر ان کا خاندانی معالج اور دوست ہو جا آ تھا جو نہ صرف ان کا علاج کر آ تھا بلکہ خاندانی رازوں سے بھی واقف ہو جا آ تھا اور اس حیثیت میں وہ شادی' بیاہ اور دو سری ساجی معاملات میں انہیں مشورہ دیا کر آ تھا' غریبوں کے ساتھ ڈاکٹر کے تعلقات استے قریبی نہیں ہوتے تھے کیونکہ ان کا علاج زیادہ تر خیراتی اداروں کے زریعہ ہو آ تھا' جمال انہیں کوئی فیس نہیں دیٹی پرتی تھی۔

گاؤل و دیمانوں میں کسانوں میں اب تک یہ خیال عام تھا کہ یہ بیازیاں باہر سے آتی ہیں اور ان کی وجہ مناہ عقالت یا برائی ہے، الذا اس کا علاج بھی تعویز، مزار کی زیارت، جادو و سحر اور جڑی بویوں کے ذریعہ کیا جانے لگا، کسان گھرانوں میں بری بوڑھیاں جو قدیم روایات کی محافظ ہوتی تھیں، وہ یہ علاج کیا کرتی تھیں۔

شرول میں نی سائنسی تحقیقات کے متیجہ میں لوگوں کے رویے بدل رہے تھے اور وہ

باریوں سے بچنے کے لئے پابندی سے ورزش کمانے میں احتیاء 'آزہ ہوا' پانی کے عسل اور جم کی صفائی پر توجہ وے رہے تھے' جب متعدی باریوں کے بارے میں لوگوں کو پہ چلا تو اس نے خاندان کے افراد اور مریض کے درمیان رشتوں کو بدلا' اب تپ دق کے مریض سے دور رہا جانے لگا اور متعدی امراض کے علیمہ مہتال بن گئے' آکہ انہیں گمروں کے بجائے بمال رکھا جائے' مریضوں کی دکھ بھلل کے لئے نرسوں کا پیشہ وجود میں آیا' ابتداء میں امراء کے گھروں کی عورتوں نے فرصت کے لحات میں اس پیشہ کو افتیار کیا' یہ مزدوروں کے محلوں میں جاتی تھیں اور دہاں انہیں صفائی کے بارے میں بتاتی تھیں' بعد میں پیشہ ورانہ نرسوں کا سلم شروع ہوا' جو بہتالوں میں کام کرتی تھیں۔

بیاریوں سے بیخ کے لئے لوگوں میں ورزش کے ساتھ ساتھ کھیلوں کا شوق ہوا' آزہ ہوا میں زور سے سائس لیا جائے' آکہ میسیمڑے مغبوط ہوں' ستی و کابل معیوب ہو کیں' اس طرح بے کار لیٹے رہنا اور بیٹمنا برا ٹھرا' گیند کے کھیل معبول ہوئے بہاڑوں پر چڑھنا' سائکل چلانا اور دریاؤں و چشموں میں نمانا لوگوں کا مشغلہ ہو گیا' ان کھیلوں اور ورزشوں سے نہ صرف جسمانی طور پر انسان صحت مند ہوا' بلکہ اس میں خوشی و مسرت کے احساست بھی پیدا ہوئے اور اس نے معاشرے کی روزمرہ کی زندگی کو بدلنے میں اہم حصہ لیا۔

## تاٹھواں باب: موجودہ زمانہ

بیدویں مدی کے آتے آتے ہورئی معاشرے میں بری تبدیلیاں آ چکی تھیں کہ جن کی وجہ سے خاندان اور فرد کے رشتے بدل گئے تھے' اب تک بہت سے وست کار و ہنرمند اپنے گھروں پر ہی کام کرتے تھے' یہاں نہ صرف وہ اور ان کا خاندان کام میں ہاتھ بٹا آ تھا' بلکہ اگر انہیں مدد کی ضرورت ہوتی تھی تو دو سرے لوگ بھی ان کے گھر آکر کام کرتے تھے' یہان یہ جو چھے بناتے تھے' یہ صنعتی پیداوار ہوتی تھی' یہ اسے بعد میں آجروں کے حوالے کر دیتے تھے' گھر پر کام کرنے والوں کے لئے کام کے اوقات متعین نہیں تھے' اکثر یہ ماا کا گھنے کام کیا کرتے تھے اور جو ملازم ہوتے تھے' وہ بھی ان کے ساتھ اسے ہی طویل وقت کے لئے کام کرتے تھے' پھران کی تخواہیں بھی کم ہوا کرتی تھیں۔

گرول پر کام کرنے کی وجہ سے خاندان کے افراد کو باہر جانے کا بہت کم موقع ملا تھا۔
ان کی نجی زندگی بھی ایک طرح سے پلک تھی، کم جگہ پر گھٹے ماحول میں کام کرنے کی وجہ
سے جہاں جسمانی طور پر یہ بیاریوں کا شکار ہوتے تھے وہاں ذہنی طور پر بھی یہ اعصابی تاؤ اور
نفیاتی الجمنوں میں گھرے رہتے تھے، گھر پر کام کرنے کی وجہ سے چھٹی یا فرصت کا سوال ہی
پیدا نہیں ہو یا تھا، وہ ہر لحد کو اپنے کام میں صرف کرنا چاہتے تھے آکہ اس طرح سے وہ اپنی
آمنی برھالیں۔

بيسوي صدى ميس آبسة آبسة كمر فيكثرى وركشاب اور وكان ميس فرق مو كيا اس ك

وجہ سے فجی و پلک زندگی کا فرق بھی واضح ہو آ چلا گیا ، جب کھر سے باہر کام کے لئے لوکوں نے جانا شروع کیا تو اس کے ساتھ ہی ان کی زندگی کے معمولات بھی بدلنا شروع ہوئے ، کام کے بعد گھر آ کر وہ اپنا فرصت کا وقت اپنے خاندان یا دوستوں کے ساتھ صرف کرنے لگے ، اس طرح وقت ، کام اور فجی معموفیات میں تقتیم ہو گیا ، اب تک جو نوجوان مخلف ہنر کھیے تھے تو ان کی تربیت گھروں پر ہی ہوا کرتی تھی ، گر اب ہر پیشہ کے تربیت اسکول کھل گئے ، حس کی وجہ سے بچے والدین کے اثر سے آزاد ہو گئے۔

فیگری میں کام کرنے والوں کے نہ صرف اوقات متعین تھے بلکہ ان کی تخواہیں ہمی مقرر تھیں اگرچہ ابتداء میں سربلیہ وار نے مزودروں کا استحسال کیا گر جب ساتھ میں کام کرنے سے ان میں سیای شعور پیدا ہوا تو انہوں نے ٹریڈ یونین کی ابتداء کی جس نے پہلی بار تاریخ میں مزودر یا استحسال شدہ طبقے کو منظم کیا اور انہوں نے آہتہ آہتہ آہتہ اپنے حقوق کا مطابہ شروع کیا جس کی وجہ سے ان کے کام کے اوقات کم ہونے گئے اور انہیں بیاری اور بوڑھائے کی صورت میں مالی فوائد ہونے گئے۔

جب پیدادار بردهانے کے لئے بری فیکٹریاں بنا شروع ہو کیں تو ان فیکٹریوں کے ڈیزائن' فاص اشیاء کی پیدادار کو مد نظر رکھ کر بنائے گئے' فاص طور سے اس کی چھتیں' یہاں مشینری کو ترتیب سے رکھا گیا اور ہر مزدور کی اپنی جگہ متعین ہوئی' جب فیکٹریوں میں ٹائم کلاک روشناس ہوئے تو اس کے بعد سے مزدوروں کا وقت' کام' کھانے کا وقفہ اور چھٹی کے لئے مقرر ہو گیا' مزدوروں کو کھانے کی سولت فیکٹری کے اندر ہی کینٹین میں ملنے محلی' ان کی شخواہیں پیدادار کے لحاظ سے مقرر کی جانے لگیں۔

ایک اور تبدیلی جو اس صدی میں آئی وہ آید کہ اب صنعتی علاقے شراور رہائی علاقوں سے دور ہونے گئے فیکٹروں کے گردباڑ لگا دی جاتی تھی یا دیوار بنا دی جاتی تھی تاکہ یہ کفوظ رہیں' اس کے کچھ علاقے ''آؤٹ آف زون'' ہوتے تھے کہ جمال ہر مخفص کو جانے کی اجازت نہیں تھی' فیکٹری کے دروازے پر چوکیدار اور گارڈ ہوتے تھے' جو کی ہر مخفص کو بلااجازت اندر نہیں جانے دیتے تھے۔

اس تہدیلی نے عورتوں کی زندگی پر بھی اثر ڈالا' اب تک عورتوں کو گھروں پر رہنا پر آ تھا۔ جب تک مرد گھر پر کام کرتے تھے عور تیں بھی گھریلو کام کاج کے ساتھ ساتھ اس میں ان کا ہاتھ ہناتی تھیں' اس طرح اس کو زیادہ کام کرنا پڑتا اور اس کے پاس اتنا وقت ہی نہیں ہوتا تھا کہ وہ گھرسے باہر جا سکے' جب مردوں نے کام کے لئے گھرسے باہر جانا شروع کیا تو بھی عورت کے سابی رہ بہ بیں کوئی فرق نہیں آیا کیونکہ تاثر یہ تھا کہ جب مرد باہر جاتا ہے' کام کرتا ہے اور کما کر لاتا ہے تو وہ گھر کا خرچہ برداشت کرتا ہے' جبکہ عورت جو گھر کا تمام کم کرتی تھی' اس کی کوئی ایست نہیں تھی۔ اسے معاشی طور پر منافع بخش نہیں سمجھا جاتا کام کرتی تھی' اس کی کوئی ایست نہیں تھی۔ اسے معاشی طور پر منافع بخش نہیں سمجھا جاتا کہ اس لئے اس نے عورت کے سابی رہ تہ کو اور بھی گرا وا۔

محرجب موروں نے باہر جاکر کام کرنا شروع کیا تو اس کی وجہ سے ان کی شخصیت میں تبدیلی آئی' اس کی ابتداء متوسط طبقے کی عوروں سے ہوئی کہ جنوں نے طازمت کرنا شروع کی اور اس طرح ساجی طور پر خود کو مرو اور خاندان کی غلای سے آزاد کیا' لنذا آہستہ آہستہ بید خیال عام ہوا کہ محر میں رہنا' مرد کی غلای ہے۔ عورت کو باہر جاکر کام کرے خود کو معاشی طور پر مشخص کرنا چاہئے' متوسط طبقے کی عوروں کے بعد نچلے طبقے کی عوروں نے بھی باہر جا کر فیکٹریوں میں کام کرنا شروع کر ویا۔

فیکری کے بارے میں اب تک بالک یا صنعت کار کا رویہ یہ تھا کہ یہ اس کی نجی جائداو ہے۔ جب وہ مزدوروں کو کام رہا ہے تو اس کی مہوائی ہے کہ انہیں روزی کا وسیلہ مہیا کر رہا ہے۔ اس کے بر عکس مزدور کا نقطۂ نظریہ تھا کہ اگرچہ فیکٹری بالک کی ہے گر ساتھ تی میں یہ پبلک جگہ ہے کہ جمال بالک اور مزدور دونوں کو بیک وقت رہنے اور کام کرنے کا حق ہے فیکٹری یا ورکشاپ خواب گاہ کی طرح نجی اور مقدس جگہ نہیں ہے 'مزدور کو یہ حق ہے کہ معاہدے کے سلسلہ میں بالک سے بات چیت کرے' اگر بات کامیاب نہیں ہوتی تو اس صورت میں اسرائک کا حق ہے' اسرائک کے ذریعہ شخواہ میں اضافہ یا مطالبات کی منظوری مزدور کو زیادہ انجی گئی تھی' کیونکہ اس طرح وہ بالک کی مهرانی کا احمان مند نہیں ہتا تھا۔ وہ چھے لیتا تھا' اس میں اس کی طاقت و قوت کو دخل ہو تا تھا' اس کے علاوہ اسرائک سے مزدوروں میں اتحاد اور بھا گئت پیدا ہوتی تھی اور انہیں اپنی قوت کا احماس ہو تا اس کے برظاف بالک اسرائک کو اپنی ذات کے ظاف ایک جملہ تھور کر تا تھا۔ اسے مزدوروں کی احمان فراموثی یا بغاوت خیال کر تا تھا' کین اس وقت تک بالک ریائی اداروں کو اسرائک میں دغل نہیں دیے دیتا تھا' کیونکہ اس کے نزدیک یہ ایک نجی معالمہ تھا جو اس

کے اور مزدوروں کے ورمیان تھا مزدور اس کے مقابلہ میں اس کو نجی معالمہ نہیں سیجھتے تھے ، بلکہ اس پر زور ویتے تھے کہ یہ ملازشن اور فیکٹری کے درمیان ہے اس لئے ریاست اس میں دخل وے اور ان کے مطالبات منظور کرائے۔

یونین اور اسرائک نے فیکٹری اور مزدور کے درمیان جن تعلقات کو پیدا کیا وہ نجی اور ذاتی نمیں سے بلکہ کام اور پلک تعلقات سے اس لئے انہوں نے قانونی طور پر کوشش کی کہ اپنی شخواہیں برموائیں کام کے اوقات متعین کرائیں اپنی چھٹیاں بطور حق کے تشلیم کرائیں اور دو سری ساجی سمولتیں طلب کریں یورپ میں مزدوروں کی یونین نے ایک طرف مزدوروں کے حقوق کے لئے جدوجمد کی اور دو سری طرف ان کے لئے بالی فوائد حاصل کئے ، مزدوروں کے حقوق کے لئے جدوجمد کی اور دو سری طرف ان کے لئے بالی فوائد حاصل کئے ، جس کی وجہ سے مزدوروں کا معیار زندگی آہستہ برمتا گیا اس میں یونین کی جدوجمد کو برا جو ساجی شخفظ حاصل ہے اور اس کا ساجی رتبہ جو برحا ہے اس میں یونین کی جدوجمد کو برا دش ہے۔

بدلتے ہوئے طالت نے خاندان کی زندگی کو بھی تہدیل کیا' متوسط امراء اور غریب طبقول میں بھی نجی زندگی تمین حصول میں تعتبم ہو گئی' ایک وہ جو پبلک میں گذار آ تھا' پھر اپنے خاندان کے افراد کے ساتھ اور پھر خود اس کی اپنی نجی و ذاتی زندگی۔ ہر فرد پبلک اور خاندان کو وقت دینے کے بعد پچھ وقت اپنے ذاتی مضطوں میں گذارنا چاہتا تھا کہ جمال اس کی خواہش تھی کہ کوئی اس زندگی میں وظل نہ دے۔

خاندان میں اس تهدیلی کے ساتھ والدین کا اپنے بچوں سے کنرول بھی کزور ہو گیا' اب بچہ جب وہ چھوٹا ہی ہو تا ہے تو نرسری جانا شروع کر دیتا ہے' جمال اسے دوسروں کے ساتھ رہے' صفائی کا خیال رکھنے اور ملنے ملانے کے آداب سکھائے جاتے ہیں۔

بچہ جب بڑا ہو آ ہے تو وہ اسکول جاتا شروع کر دیتا ہے۔ اس طرح اب تعلیم کی ذمہ داری خاندان کی نمیں بلکہ اسکول کی ہو جاتی ہے' اس آزادی کی وجہ سے اب بچ اپنا کیرر خود فتخب کرنے گئے' اس کی وجہ سے خاندان میں جو تاؤ تھا' وہ فتم ہو گیا ہے کیونکہ پہلے والدین کی خواہشات کچھ ہوتی تھیں' اور بچ کچھ بنا چاہجے تھے۔

معاشرہ اور ریاست کے نئے ڈھانچہ میں خاندان سے زیادہ بچوں پر ریاست کی ذمہ داری ہوگئی' بچہ کی پیدائش سے لے کر اس کی تعلیم تک اب ریاست اس کی پرورش' و کھی بھال

اور تعلیم کے افراجات برداشت کرتی ہے۔

اس سے پہلے شادی کرتے وقت خوبصورتی اور مجت کی بجائے یہ ویکھا جاتا تھا کہ دونوں خاندان دولت مند اور باعزت ہیں 'یا شادی کے ذریعہ ان جی سے کوئی چیز لاکے یا لاکی کو طلان دولت مند اور باعزت ہیں 'یا شادی کو معلقبل جی کوئی فاکمہ ہوگا' اس لئے یہ شادی ہو خاندانوں کے درمیان ہوتی تھیں' لڑکا اور لڑکی اس میں صرف خاموش کردار اداکرتے تھے' شادی کے بعد اگر ان کے تعلقات بمتر نہ ہوں تو بھی وہ اسے نہاجے تھے' مگر بیمویں صدی میں یہ روایت بدل گئی' اب شادی لاکے اور لڑکی کے درمیان ذاتی معالمہ ہوگی کہ جس سے خاندان کا زیادہ تعلق نہیں رہا' اب شادی سے پہلے لڑکے اور لڑکی ساتھ رہتے ہیں اس میں دونوں کا ہم خیال ہونا اور آپس میں محبت کرنا ضروری ہے' جب ساتھ رہنے کی وجہ سے دونوں میں گمرا باہمی تعلق ہو جاتا ہے تو اس کی انتما شادی پر ہوتی ہے' اس کی وجہ سے شادی کا واقعہ اہم نہیں رہا' کیونکہ یہ تعلقات کے شلسل کی ایک کڑی ہوگی ہے' اکثر یہ شادی کا واقعہ اہم نہیں رہا' کیونکہ یہ تعلقات کے شلسل کی ایک کڑی ہو جاتی ہے' اکثر یہ شادی خاموشی سے چند دوستوں اور قربی خاندان کے افراد کی موجودگی میں ہو جاتی ہے' اکثر یہ طرح سے اب بچوں کی پیدائش پر بھی والدین کا کناول ہے' اگر بغیر شادی کے بچوا ہو جاتمیں تو وہ معاشرہ میں قبول کر لئے جاتے ہیں' بیمویں صدی میں خاندان سٹ کر رہ گیا ہے' جو دالدین اور بچوں تک محدود ہوتا ہے اور جب بیچ بالغ ہو جاتے ہیں تو وہ والدین سٹ کر رہ گیا ہے' میں اور بچوں تک محدود ہوتا ہے اور جب بیچ بالغ ہو جاتے ہیں تو وہ والدین سے علیدین اور بچوں تعلق کر دیتے ہیں۔

ریاست کی طرف سے بوڑھاپے کی پنشن اور دوسری سمولتیں میا کی جاتی ہیں وقت گذارنے کے لئے اب ٹی وی وی سی آر اور دوسری تفریحات ہیں اکثر بوڑھے لوگ جانوروں کو اپنا ساتھی بتا لیتے ہیں ریاست کی طرف سے پوری کوشش ہے کہ سینئر شربوں کو تمام سمولتیں وی جائیں اور ساج میں ان کے معزز مقام کو برقرار رکھا جائے۔

جیسے جیسے معاشرے میں بوڑھے لوگوں کی تعداد بردھ رہی ہے' اس حماب سے اب صنعتی معاشرے میں ان کے استعال کی اشیاء پیدا کی جا رہی ہیں اور اشتمارات کے ذریعہ ان کا پروپیگنڈہ کیا جا رہا ہے' بہت زیادہ بوڑھاپے کی صورت میں جب ان کی محمداشت ہوتی ہے۔ والا کوئی نہیں ہوتا تو اس صورت میں ریاست کے اولڈ ہاؤسز میں ان کی محمداشت ہوتی ہے۔ بیدویں صدی میں جم اور صفائی کے بارے میں بھی نئے رتجانات پیدا ہوئے' اب تک

منائی کا نفور طبقاتی تھا ، بور ژوا طبقوں کے لوگ نماتے تھے اور منائی پر خاص توجہ دیتے ہے۔ جبکہ اس کے مقابلہ میں غربوں کے ہاں منائی کا نفور یہ تھا کہ بھی نما لیا جائے اور اگر ہو سکے تو چرے اور ہاتموں کو دھو لیا جائے ، دو سری جنگ عظیم کے بعد جم اور لباس کے بارے میں تبدیلیاں آئیں ، اب لباس مختر ہو گیا تا کہ جم کو چھپانے کے بجائے اسے دکھایا جائے ، خاص طور سے عور تیں جب اب تک بھاری بحرکم اور ڈھیلا ڈھلا لباس پہنتی تھیں ، ان کا یہ لباس بھی متروک ہو گیا۔ جب جم کو دکھانے کا رتجان ہوا تو اس کے ساتھ ہی یہ بھی ضروری ہوا کہ اس خوبصورت رکھا جائے ، اس مقصد کے لئے اب ورزش اور کھانے کی ایمت بڑھی ، کون کی ورزشیں کی جائیں؟ کیا کھاتا کھایا جائے؟ اس کی راہنمائی کے لئے رسالے اور اخبارات میں مواد آنے لگا عور تیں خود کو خوبصورت بنانے کے لئے میک اپ رسالے اور اخبارات میں مواد آنے لگا عور تیں خود کو خوبصورت بنانے کے لئے میک اب اور فیشن پر زور وسینے لگیں ، جم کی نمائش کی وجہ سے قبتی کپڑے اور زبور کا رواج کم ہو گیا اور ایک کپڑے پہنے جانے گئے کہ جن سے جم کی خوبصورتی فلام ہو۔

جم کو صحت مند رکھنے کی وجہ سے باریوں سے بچنے کی تدابیر افتیار کی جانے لکیں' جوان رہنے کی خواہش نے جمال مختلف قتم کی کریموں اور دواؤں کے استعمال کو برهایا' وہاں مال دار لوگوں کے لئے پاسٹ ہونے لگا' لوگوں میں بیہ خواہش شدید ہوگئی کہ وہ بوڑھے نہ ہوں اور نہ بوڑھے نظر آئمیں۔

جم کی اس برمتی ہوئی اہمت کی وجہ سے معاشرے میں تقدد کم ہوا'کیونکہ اذبت سے جم گرتا ہے' اس لئے جسمانی اذبتوں اور سزاؤں کے ظاف تحریمیں شروع ہوئیں' جم کو مضبوط اور سڈول بنانے کے لئے کمیلوں کی مقبولیت ہوئی' ان کھیلوں کے ذریعہ فرد نے اپنے تشدد کے جذبات کو مقابلوں کی شکل میں ممنڈاکیا اور خود پر کنٹرول کر کے اپنے جم کو بمتر بنایا۔

عورتوں کی خوبصورتی کے بارے میں ہمی اب پیانے بدل گئے 'پہلے موٹی عورتوں کو خوبصورت سجما جاتا تھا' اس کی وجہ یہ تھی کہ آیک ایسے معاشرے میں کہ جمال لوگوں کو پورا کھانے کی نہ طے' وہاں موٹاپا خوش حالی اور وہلاین غربت کی نشانی تھا' اس لئے جن مردوں کے توند ہوتی تھی' انہیں خوبصورت اور خوش حال سمجما جاتا تھا۔ غریب طبقوں کی عورتیں اور طوا غیں دلمی ہوا کرتی تھیں' محراب معیار بدل گئے' توند والے مردوں کو ست و

کال سمجما جانے لگا اور موٹی عور تیں بدصورت ہو سکیں' اس لئے عورتوں نے خود کو والد رکھنے کے لئے ورزش اور کم خوراکی شروع کر دی۔

شرول کی آبادی برمنا شروع ہوئی تو اس کی وجہ سے معاشرے کے ساجی اوارے برانا شروع ہوئے ، جب تک لوگ چھوٹے شہول اور تعبول میں رہتے تھے تو ان کی آیک پچان می مرجب بہ شرمیں آئے تو یمال فرد لوگوں کے جموم میں کم ہو کر اپنی پچان کھو بیشا ، برے شہول میں نہ تو ہما کی کا قدیم تصور تھا اور نہ ہی محلہ کا کہ جمال ہمایہ اور اہل محلہ ایک دو سرے سے واقف تھے۔ اب ایک دو سرے کے دکھ اور درد میں شریک ہوتے تھے۔ اب شرکے نے لپار شمنٹ کمپلکس اور نی آبادیاں اس تصور سے خالی ہیں۔ ایک اونی عمارتوں میں لوگ لفٹ کے ذرایعہ اپنے فلور پر جاتے ہیں اور پھر خاموثی سے اپنے فلیٹ میں پناہ لے میں لوگ لفٹ کے ذرایعہ اپ فلوں کی اپنی زندگی ہوتی تھی کہ جمال بچ کھیلتے تھے اور لیگ شہور کی جمال بچ کھیلتے تھے اور لیگ کی دیہ سے گلیوں کا یہ تصور کی مہول کی وجہ سے گلیوں کا یہ تصور دم ہو

ہر فرد اپنی نجی زندگی کے معالمات میں بہت زیادہ حساس ہو گیا وہ اس میں کسی کی شرکت یا دخل اندازی کا پند نہیں کریا۔

ای وجہ سے معاشرے میں درجہ بندی اور اتھارٹی کے ظاف بغاوت کی گئی' اسکول' یونیورشی' آفس اور گھرسب جگہ پر فرد اپنے معالمات کا خود ذمہ دار ہے اور اپنے اوپر وہ کی کے تھم کو ماننے کے لئے تیار نہیں۔

وہ اپی نجی زندگی کے رازوں کو اپنے تک محدود رکھتا ہے۔ ان کو کی پر ظاہر نہیں کر تا ا لوگوں کو اپنے بارے میں صرف وہ اطلاعات فراہم کر تا ہے کہ جن سے اس کی صلاحیت اور کامیابی ظاہر ہو' اپنی کزوریوں پر وہ پردہ ڈالے رکھتا ہے۔ اس کا اندازہ "Whos Who کون کیا ہے؟" فتم کی کتابوں سے ہو تا ہے کہ جس میں ہر مشہور فرد صرف اپنی کامیابیوں کا اندراج کرا تا ہے۔

لوگ نجی سوالوں کو پیند نہیں کرتے اور مختلو کو مرف ان موضوعات تک محدود رکھتے ہیں کہ جس میں دونوں کی دلچیی ہو' اس رحجان کی وجہ سے لوگوں کے تعلقات برے محدود ہو کر رہ گئے ہیں۔ پرانے معاشروں میں بوڑھے لوگوں کی عزت ہوتی تھی' اس کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ بوڑھے لوگوں کی تعداد کم ہوتی تھی' لوگ اکثر جلدی مرجاتے تھے' اس لئے جو باتی نی جاتے تھے' ان کی قوت مزاحمت اور زندگی سے بحرپور مقابلہ کرنا خابت بتا تھا' اس وجہ سے لوگ ان کی عزت کرتے تھے' اس کے علاوہ بوڑھے لوگوں کے پاس زندگی کا تجربہ ہو تا تھا اور پرانی یادواشیں ہوتی تھیں' صنعتی معاشرے میں آکریہ وونوں باتیں ختم ہو کئیں' تجربہ اس لئے بے کار ہو گیا کہ مسلسل سائنسی اور کمنالوثی کی ایجادات کے بعد معاشرے میں تیزی سے تہدیلی آ ربی ہے اور اس میں بوڑھے لوگ اکثر جوانوں اور بچوں سے پیچے رہ جاتے ہیں' ان کا اپنا تجربہ بے کار ہو جاتا ہے۔ نی تہدیلیوں سے وہ واقف نہیں ہوتے' اس لئے انہیں خود کو طلات سے مقابلہ کرنے کے لئے باربار اپنی تربیت کرنا ہوتی ہوتے' اس لئے انہیں خود کو طلات سے مقابلہ کرنے کے لئے باربار اپنی تربیت کرنا ہوتی ہوتے' اس لئے انہیں خود کو طلات سے مقابلہ کرنے کے لئے باربار اپنی تربیت کرنا ہوتی ہوتے' اس لئے انہیں خود کو طلات سے مقابلہ کرنے کے لئے باربار اپنی تربیت کرنا ہوتی ہوتے' اس کے انہیں خود کو طلات سے مقابلہ کرنے کے لئے باربار اپنی تربیت کرنا ہوتی ہوتے' والدین کو سکھاتے ہیں۔'

دوسرے یہ کہ اب بوڑھے لوگوں کی تعداد بھی بہت ہو گئی ہے' اس لئے ان کا زیادہ عرصہ زندہ رہنا' ان کی جسمانی طاقت و قوت کے بجائے نئی دواؤں اور ماحول کی صفائی پر ہو گیا ہے' باتی ابھی تک سیاست کے میدان میں بوڑھے لوگوں کی جگہ ہے' کیونکہ اس میں لوگوں کا اب تک یہ خیال ہے کہ بوڑھے لوگ سیاست سے زیادہ واقف ہوتے ہیں' اس خیال کو ڈیگال' آڈے ناز اور متراں وغیرہ نے اور تقویت دی کہ جنہوں نے بوڑھاپے میں حکومت کو سنال اور اینے این مکون کو سیاس استحکام دیا۔

ایک خاص عمر پر پہنچ کر لوگ ملازمت سے ریائر ہو جاتے ہیں ' ریائرمنٹ کا تصور میدان جنگ کا ہے کہ جس میں فکست کے بعد میدان سے راہ فرار افتیار کر لی جاتی ہے ' اس لئے ریائرمنٹ سے یہ مطلب فکتا ہے کہ اب معاشرے کو اس مخص کی ضرورت نہیں رہی اور وہ اس کے لئے بے کار ہو گیا ہے ' ریائرمنٹ کی اس روایت سے وہ عور تمیں جو گھر میں کام کرتی ہیں ' متاثر نہیں ہو تمیں کیونکہ ان کا کام جاری رہتا ہے اور ان کی افادیت میں کوئی فرق نہیں آ آ ہے ' گر جب کوئی کام کی جگہ کو ہی چھوڑ کر گھر آ جائے تو یہ اس کے لئے زبروست نفیاتی و چکہ ہو تا ہے ' ای لئے اب ریائر لوگوں نے وقت گذارنے کے لئے مشغلی ڈھونڈ لئے ہیں۔ وہ کی نہ کی ہوئی (Hobby) میں مشغول رہتے ہیں ' اکہ ان کی

افادیت قائم رہے۔

بيوي مدى سے پہلے موت ايك سابى اور خاندانى معالمه ہواكر يا تھا۔ لوگ كمرول بر دوستوں' رشتہ داروں اور کمر والوں کی موجودگی میں اپنے بستر پر آخری سانس لیا کرتے تھے۔ اس منظر کو سب مل کر دیکھتے تھے اس کے موت اور مرنے والے مخص دونوں کے بارے مِن زنده لوگوں میں ایک تعلق پیدا ہو اگا تھا' موت کا ماتم کیا جا اگا تھا اور تجییز و تکفین کی رسومات ممی بوری طرح سے اواک جاتی تھیں مگر اب یہ سارا مظربدل کیا ہے اب مریض مپتال میں مرنے کے لئے جاتا ہے' اگرچہ وہ آخر وقت تک یہ سجمتا ہے کہ اس کا علاج ہو رہا ہے اور اسے موت سے بچایا جا رہا ہے، واکثر مریض کو موت کے بارے میں نہیں بتانا، اگرچہ کچھ مریض اس کا اندازہ خود کر لیتے ہیں۔ اس لئے جب مریض ہپتال میں مربا ہے تو اس کے پاس ڈاکٹر اور نرسیں ہوتی ہیں، خاندان کے لوگ نہیں، اس نے موت کی سابی حیثیت کو قتم کر دیا ہے، جمیز و تکفین بھی رسمی ہوتی ہے، موجودہ زمانہ میں اس پر بھی بحث کی جا رہی ہے کہ جب مرض لا علاج ہو جائے تو کیا الی صورت میں مریض کو مزیر تکلیف ے بچانے کے لئے اس آرام سے مار کیوں نہ ویا جائے؟ اکثر ڈاکٹر ایسے مریفوں کو مار کچے ہیں یا خود رشتہ داروں نے مریضوں کی تکلیف دیم کر انہیں مار دیا اس جرم میں اب تک كى فخص كوسزا نبيل ملى ب، برطانيه مي ايك اي مريض كوجے زہروے كر مارا كيا، اس کی ایک ویڈیو ظلم بھی تیار کی گئی ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ایک وقت آئے گا کہ بید ایک اخلاقی فرض بن جائے گا۔

ایک بحث اور بھی ہے کہ مردے کو وفن کرنا چاہے یا جانا چاہے ' وفن کے خالفین کا کمنا ہے کہ اس طرح سے ماحولیات فراب ہوتی ہے۔ اور زمین گرتی ہے ' جب کہ اب آبادی کے ساتھ زندوں کے لئے جگہ درکار ہے ' جب کہ اس کے مقابلہ میں جانا زیادہ بھر ہے ' کیونکہ اس سے مردہ جم سے آسانی سے چھکارا پالیا جاتا ہے ' گران دلا کل کے باوجود ابھی تک لوگ مردول کو وفن کرنا چاہے ہیں ' کیونکہ قبر میں مردہ جم زندوں سے اپنا تعلق رکھتا ہے۔ سواس کی یادگار قبر کے ذریعہ سے باتی رہتی ہے۔

معاشرے میں معاثی و سابی تبدیلیوں کی وجہ سے ندہبی خیالات میں بھی تبدیلی آئی' آخرت کا تصور جو اب تک غربیوں کے لئے سکون و مسرت کا باعث تھا' وہ رو سری جنگ عظیم کے بعد ختم ہو گیا کو تلہ جب ای دنیا میں لوگوں کو زندگی کی سولتیں میسر آ گئیں اور ان کی زندگی میں خوش طلی آ گئی تو انہیں آ خرت کے عیش و عشرت میں دلچی نہیں رہی کی زندگی میں خوش طلی آ گئی تو انہیں آ خرت کے عیش و عشرت میں دلچی نہیں رہی کرور ہو گئی کیونہ و گئی کیونہ و گئی کہ روزمرہ کی زندگی کا حصہ ہو گئے اس لئے کو نشنٹ اور کمیتولک چرچ اس بلت کی کوشش کر رہے ہیں کہ خود کو بدلتے ہوئے طالت کے مطابق ڈھالیں مثل اب عورتوں کو چرچ کے اعلیٰ حمدے ملئے گئے ہیں کمیتولک چرچ کے مطابق ڈھالیں مشل اب عورتوں کو چرچ کے اعلیٰ حمدے ملئے گئے ہیں کمیتولک چرچ کی برابر دباؤ برج رہا ہے کہ وہ برتھ کٹول کے بارے میں اپنی رائے بدلے خریب مکوں میں جربر کر دیا ہے۔

## **BIBLIOGRAPHY**

- Paul Veyne (Editor); A History of Private life, Vol. I. From Pagan Rome to Byzantine. (English Translation: Arthur Goldhammer) Harvard University Press 1987
- 2. Aries, Philippe and Duby, Georges (Editor) Vol. II. Revelation of Medieval World 1988.
- 3. Chartier, Roger (Editors) Vol. III. Passions of Renaissance, 1989.
- 4. Perrot, Michelle (Editor) Vol. VI. From the Fires of Revolution to the Great War. 1990
- 5. Pros, Antoine and Vincent, Gerad (Editors); Vol. V. Riddles of Identity in Modern Times. 1991.